## Hans Pfitzner:

## Die neue Aesthetik der musikalischen Impotenz

Ein Verwesungssymptom?

Drud: Kaftner & Callwey, Munchen.

DE KURT SINGER

Pfigner / Die neue Aesthetik der musikalischen Impotenz.



I.

"Soon ist häßlich, häßlich schön." (Shatesspeare)

meg verneint — und es verneinen hieße die gesamte Musik als Kunst verneinen —, so ist die Impotenz der größte Gegensatz, der innerste Feind desselben. Nennen wir die Fülle, Schönheit, Vollendetheit, höhe, Eigenart, das Sympathischsein eines Produktes der musikalischen Kunst das Gute im Sinne derselben, so gibt es dementsprechend vieles, was wir sch lecht im gleichen Sinne nennen. Aber der Inbegriff alles dieses Schlechten ist die Impotenz, die Unfähigkeit, wahrhaft zu zeugen und gebären, die Inspirationslosigkeit.

Talentlosigkeit ist die Unmoral der Kunst. Alles andre ist irgendwie hinzunehmen, zu verzeihen. Ist ein Walzer gut gelungen, in guter Stunde talentvoll komponiert, gefällt seine Melodie, sein Ausbau, beglückt er, wie er da ist, irgendwen, sei es, wer es wolle, wirk lich und wahrhaftig, so hat er durchaus seine Existenzberechtigung im Sinne der Kunst schlechthin bewiesen; wenn auch, vollberechtigt, der für höhere Kunst Empfängliche sich von jener ganzen Sphäre als etwas ihm Fremdem abwenden wird. Desgleichen wird etwa der Deutsche, dem einmal die Sprache Beethovens, Schumanns, Wagners ans herz gegriffen hat, gewisse italienische und französische Opern — irgendeinen Gounod,

Thomas, Puccini - einfach nicht hören können, aber, wenn er ehrlich und urteilsfähig ist, zugestehen, daß fie in das Reich der Kunft irgendwie gehören, wenn auch nicht in feine Proving; für ihn find fie etwas "Schlechtes" - mit Recht; sie sind ihm menschlich widerlich. aber es gibt Menschen, deren Mentalität und Kordialität mit der jener Werke übereinstimmt, und für diese bedeuten sie eine Art wirklichen Kunftgenuß, weil eben eine gemisse Doteng, eine Notwendigkeit im Entsteben, gespurt wird, die stets ihr ehrliches Dublikum findet, weil es Talentprodukte find. Den oben gewählten Beispielen ließen sich noch viele andere anreiben, die von einem gewissen sublimen Kunststandpunkte aus, mit Berechtigung, als minderwertig und ichlecht abzulehnen find, aber bennoch ein Gefühl der Duldung, ja Achtung erfordern und durchsegen, folange biefes "Schlechte" nicht an das innerste Beiligtum alles Kunstentstebens rührt, nämlich an die Poteng, die Sähigkeit und Notwendigkeit. Cebensfähiges hervorzubringen, zu zeugen und zu gebaren. Das mahre Bedürfnis, d. h. die Sabigkeit und Notwendigkeit, hervorzubringen, hat immer in der Welt ein Supplement des mahren Bedürfnisses, auf = junehmen. Nicht zu verwechseln mit dem "Kunftinteresse", welches in Wahrheit nach andern Dingen als geht, dem unwahren Bedürfnisse des Bildungsfnobs und schlimmerer Gattungen, die unfähig sind, irgendwie zu verstehen und zu genießen, die alles freffen, fo wie hunde, heute den Beethoven, morgen den Kandinsky verschlingen. Ich bin keiner Kunft gram, die ein wirkliches, ehrliches Publikum hat. Ist das Publikum als foldes echt, fo bin ich überzeugt, daß

auch dessen Kunst echt ist. Ein solches Verhältnis kann man ablehnen, ja bekämpfen — aber nie kann man darüber ergrimmt sein.

Alle Grade aber der moralischen Indianation durchläuft man, wenn einem die Impotenz entgegentritt. Dies wird mir jeder zugeben, der ein wahres Verhältnis. das will heißen: Liebe gur Kunft hat, und genug Derstand, zu missen und zu finden, mas Impotenz ist und wo sie sich zeigt. Und zwar wird die moralische Ablehnung fich desto stärker einstellen, je höher die Sphäre ist, in welcher die Impotens sich breit macht. Steht man por dem Schaufenster einer geringen Musikalienhandlung und sieht die Auslage bedeckt mit Couplets und Walgern, so macht man, daß man weiterkommt, nicht neugierig, zu miffen, ob fich hinter dem Citelbilde ein auter oder ichlechter Galopp verbirgt, und ob es auch in jenen Sphären ein Oben oder Unten gibt. Aber wenn in denselben Räumen, wo der Cobengrin sonst erklingt, man ein Etwas anhören muß, deffen jeglicher Takt einem entgegenruft: "nichts", wo ein großer Apparat aufgewendet ift, um vier Stunden lang "nichts, nichts, nichts, nichts" ju fagen mit der Prätention Nahrung für Geist, Berg, Seele gu fein, und verglichen gu werden mit den größten und beglückenosten Leistungen menschlichen Geistes, verlangt die Seele nach Brot und man bietet ihr Stein - so ist es bei den Wissenden aus mit der ruhigen Ablehnung einer künstlerischen Erscheinung und das Gefühl springt über in den Bereich der reinen Empörung. Denn ohne großen Schwindel gewinnt dergleichen nicht Scheinleben, Boden und Geltung, auch nicht kurze Zeit; es lebt von der Luge wie von

Aas, von der eigenen wie derjenigen der Zeit und Mode, der Helfer und Macher, der Betrüger und der Betrogenen. Dabei ist es, vom strengen und eigentlichen Kunststandpunkte aus, ganz gleichgültig, wie der Impotente, menschlich betrachtet, im einzelnen Salle dazu kommt, sein Notenpapier zu beschreiben. Es mag moralisch eine edlere Beschäftigung sein, eine miserable Sinsonie zu schreiben, als Skat zu spielen oder in die Amorsäle zu gehen; aber von dem Momente an, wo solch ein Produkt als Kunst gelten soll, entschuldigt nichts mehr sein Dasein und ist es im Sinne der Kunst verderblich und verächtlich.

Don eh und je hat sich die Impotenz breit gemacht und, unter anderem Schlechten, lebendiger Kunft den Weg versperrt. Das war so und wird immer so sein. Daß aber sie als das eigentlich Dernichtende für einen Komponisten von je angesehen wurde, dafür zeugt, daß, wo immer die Palme ihm aberkannt werden foll, ihm gerade eben dieser Mangel — wenn man die Terminologien richtig deutet - vorgehalten wird; man braucht nur jum Vergleich an den Dichter, an den Maler, an andere Künstler zu denken, denen jener Dorwurf nie gemacht wird. Die allerneueste Zeit ausgenommen — (siebe den Titel dieser Schrift) -, geht durch alle musikalischafthetische Kritik, die mir je gu Augen und Ohren gekommen ist, ob zu meinen Cebzeiten geschrieben, ober ber weiteren Vergangenheit angehörig, wie eine Selbstverständlichkeit die Anschauung, daß "Melodielosigkeit" das Todesurteil für den Musiker mit schöpferischen Afpirationen ist. Diese selbsttätige Identifizierung von Impoteng und Melodielosigkeit als Zeichen der Ungeniali=

tät, des Nicht-Auserwähltseins, und von Potenz und Melodieenreichtum als das der Genialität ist wohl zu beachten und im tiefften Grunde richtig. In diefer Empfindung treffen sich die Ansichten des weltumspannenden Philosophengeistes und des musikliebenden Caien, des Kritikers von anno 1700 und 1900, des gar nicht und des zu tiefst Nachdenkenden, kurz jedes, der nicht von leerer, nichtsfagender Musik geguält sein will. Und aus dieser richtigen Empfindung heraus ist die "Melodielosigkeit" immer bekämpft worden. Nur daß - und das ist eben der Zeiten Spott und Geißel - die Anwendung immer falich gewesen ift, d. h. die faliche Anwendung immer zeitlich gesiegt hat, und die ad majorem Dei musicae gloriam gerichteten armen Kener sich später als die richtigen heiligen herausgestellt haben, mit einem heiligenschein unverwelklicher Melodien um das haupt. Charakteristisch ist, daß man alles andere fonst zu Cobende - allerhand Kunstfertigkeit, Geist - jenen armen Sündern stets zuerkannt hat, als etwas, worauf es erst in dritter und vierter Linie ankomme, gegenüber dem ewig Schönen, Ginfachen, Ungefuchten - also dem "Gekommenen", Göttlichen, Einfallsmäßigen.

So ging es allen unsern deutschen großen Meistern. Meisterschaft wurde wohl diesen auch zugestanden, auch wohl Bedeutung und Begabung, aber immer hingewiesen auf etwas höheres, Ideal-musikalisches, was jene — so hieß es — nicht erreichten, was sich unter hundert Namen verbarg, was aber alles auf das "Einfache", "Schlichte", "Verständliche", "Ewigschöne" herauskam — man wollte neue Melodien hören, man vermißte (in meiner Sprache) Potenz, Einfälle. Selbst wenn man

diese nicht absprach, so folgte sicher der Vorwurf des Irrweges, auf dem fich das Calent befinde, des "Gesuchten", allzu "Künstlichen"; man hielt (und hält) alles für gesucht, was man nicht verstand, man verstand alles nicht, was nicht "Melodie" war, und man hielt alles für Nicht-Melodie, was — Melodie war, weil sie neu war. In diesem Sinne wurde Franz Schubert noch ziemlich lange nach seinem Tode als nur kühner harmoniker hingestellt, Rossini gegen Beethoven, Monsignn und Philidor gegen Mozart, Mendelssohn gegen Schumann, Raff gegen Brahms. Gott weiß wer gegen Chopin ausgespielt, von Wagner gang zu schweigen. Ich bin um die Jahrhundertwende von Berliner Kritikern auf dem Altar der Melodie graufam geschlachtet worden; alle 25-30 Zeitungen waren einstimmig im Urteil, daß der melodische Gehalt meines Trios op. 8 "gleich Mull" sei, daß meine Eichendorfflieder op. 9 bloß "schematische Gebilde" seien, ohne jede Beziehung zum Gedicht, und von dem "Dorspiel" [dem Bühnenvorspiel, dem eigentlichen I. Akt] der "Rose vom Liebesgarten" sagten sie, daß das ein= zige, was mir eingefallen wäre, das langgezogene fis des Anfangs sei.

Das ist nun für die armen Betroffenen traurig und verdirbt ihnen das Leben. Aber der über sie hinaus versjöhnende Gedanke ist doch der — oder ist's gewesen —, daß der Irrtum, wenn auch mit gewisser gesehmäßiger Regelmäßigkeit, doch nur den Einzelfall, das jedesmalige, die zeitliche Person betraf, dagegen das Prinzip, das Axiom unberührt ließ, in welchem die ganze vernünftige Welt einig war: Musik müsse schon sein, Melodie haben. (Daß in der Musik "schön" mit "originell" in

bestimmtem Sinne gleichbedeutend ist, das muß einmal ausführlich und für sich behandelt werden.)

So war es, vom Anfang unsrer Kunst an, bis jett. Nun aber, in diesem Moment des Weltgeschehens, welches das Unterste zu oberst kehrt, und wo Dinge Saktum werden, die früher den Gedankenkreis nicht betraten, — nun aber geschieht auch etwas in unsrer heiligen Kunst, was früher undenkbar war: die musikalische Impotenz wird in Permanenz erklärt, theoretisch gestüht. Musik braucht nicht mehrschön zu sein. Der Komponist braucht keine eigenen Einfälle mehr zu haben.

Ihr glaubt es nicht? — Ihr habt es alle schon gehört, nicht ganz so unverhüllt, aber doch sast mit denselben Worten, und dem Sinne nach durchaus so, und habt es — fürchte ich — geglaubt. Denn was glaubt man nicht alles, wenn es ungeniert und geschickt vorgetragen wird?

Dorbereitet war es lange schon und mußte so kommen; denn eine beständig gepflogene Praxis führt schließlich zur Aufstellung der Theorie derselben; man kann nicht schlechtes Zeug propagieren, aufdrängen, gelten lassen und das Gute zurückdrängen und diskreditieren, ohne daß nicht eines Tages die Parole deutlich erklingt: "Schön ist häßlich, häßlich schön." Auch hängt es — dies sei einstweilen nur flüchtig berührt — eng mit den oben erwähnten Weltereignissen zusammen. Aber ungeniert, laut und bewußt ausgesprochen wird es erst in letzter Zeit; und zwar ist der Hauptredner und Wortsührer dieser Strömung heute herr Paul Bekker, Musikkritiker an der "Frankfurter Zeitung".

Wenn ich mich im folgenden mit ihm beschäftige, so geschieht es nicht, um seine Schriftsteller- und Kritikertätiakeit im engeren Sinne anzugreifen. Dazu hatte ich por allen Dingen perfönlich ja kaum Deranlassung: denn. obwohl er, seit einer gewissen Zeit, mich nicht mehr für voll nimmt, ist seine Ablehnung fast noch als Gefolgichaft zu betrachten gegenüber der radikalen Diskreditierung seitens dem Gros jener Berliner Kritiker, einer Macht, die, zusammen mit dem Verhalten der dortigen einstigen hoftheater-Intendanz, meinen Weg zwar nicht ändern und endigen, wohl aber ein halbes Leben hindurch erschweren und aufhalten konnten, und gegen die sich mein Kampf richten mußte, wenn ich je vorhätte, solche Privatkämpfe zu bestehen. Unentweiht also führe ich noch meinen Speer zur Seite; und wenn ich Paul Bekkers umfassenderem Einfluß Beachtung ichenke, so geschieht es, weil, wenn man gegen obenerwähnte anarchische Strömung auftreten will, man sich nur an seine Schriften zu halten braucht, die in dankenswerter Dollständigkeit so ziemlich alles enthalten, was zur Propagierung jener Ansichten beute in der dunstigen Luft herumschwirrt. Auch macht es mir Bekker seine Schriften zu erwähnen, weil er die meinigen erwähnt. Wer die Theorie der Impotenz aufstellen will, muß den angreifen, der die Poteng feiert. Daß ich dies tue, fühlt Bekker aus dem beraus, was ich über den musikalischen Einfall sage, als Inbegriff alles musikalischen Schaffens, und sein Intellekt ist infolgedessen mechanisch bestrebt, das Selbstverständliche, Ariomhafte jenes - in anderer Verbindung behandelten - Gedankens zu perwischen, meine Gedankengange anders binzustellen und den Begriff "Einfall" totaliter zu diskreditieren. Iemand, der eine schlechte Sache vertritt, kann unmöglich dem entgehen, auch in jene "intellektuelle Schlechtigkeit" zu verfallen, von welcher Schopenhauer spricht. "... fo klingt das ganze Buch.

es war die Kunst zu allen Zeiten durch drei und eins und eins und drei Irrtum statt Wahrheit zu verbreiten." (Goethe)

hovenwerk zu sprechen kommen und, so wie ich mir selbst Geduld abringen muß, um mich mit Beethoven in dieser mir sehr ungewohnten Weise zu beschäftigen, bitte ich auch den Ceser, dieses Stück Weg mit mir zu gehen, auch wenn es, wie ich fürchte, uns alle langweilen sollte; denn es ist notwendig, Bekkers Betrachtungsweise, die eine Vorstuse bildet zu seinem heutigen Standpunkte, genau ins Auge zu sassen, um zu durchschauen, wie Beethoven benutzt wird, um einer Theorie die Türe zu öffnen, welche die Essenz aller Musik eigentlich ganz leugnet.

Über das erste Buch "Beethoven als Mensch", das eine hübsch geschriebene Cebensskizze enthält, können wir hinweggehen. Um so mehr wollen wir uns mit dem zweiten Buch befassen: "Beethoven der Tondichter". Diese Benennung ist nicht im geringsten auffallend oder zu beanstanden; bald aber zeigt sich, daß damit viel gesagt sein soll. Das erste Kapitel dieses Teiles heißt "Die poetische Idee" und die folgenden bringen dann in der hauptsache nur noch die Beschreibung der Werke. Das Wort "Tondichter" an Stelle von "Komponist" zu sehen, ist zwar, ernst genommen, falsch und afsektiert

(warum, fagt die Stelle in meiner Schrift "Bur Grundfrage der Operndichtung", Teil 3, Seite 107 und 108 im Buch "Dom musikalischen Drama"); jedoch ist es nun einmal gebräuchlich und über angenommene Gebräuche benkt man nicht mehr nach; und als Vergleich, als Ausnahme läßt man es sich gefallen. Komponisten nennen ihre Werke "Tondichtung", Wagner sagt: "So dichtete Beethoven in Tonen den Coriolan", und manche pflegen bei Constücken, die ihnen besonders poetisch vorkommen, auszurufen: "Ein Gedicht!" Beethoven selbst hat bie und da von feinem "Dichten in Tonen" gefprochen. In all diesen fällen soll etwas böberes ausgedrückt werden. Etwas höheres als "Komponist" will auch herr Bekker diesem auten Wort substituieren, wenn er Beethoven einen "Tondichter" nennt; dies geht aus dem zweiten Buch hervor; ja, im Derlaufe seiner Abhandlungen rutscht an Stelle der "Tondichtung" die "Dichtung", an Stelle von "komponieren" — "dichten". Das ganze Buch hindurch wird nun diese angelegentliche Verwechslung konsequent und aufdringlich durchgeführt; da alles nur von Kompositionen handelt, findet sich kaum eine Seite, auf der nicht von Beethovenschen "Dichtungen" "Instrumentaldichter", "Klavierdichtungen", problemfreie Dichtung" (das C=Dur=Quartett), "E=Moll= Dichtung" bis zur Unerträglichkeit die Rede ist. Jum Schluß (S. 560) beißt es geradezu, "Beethoven ist in erster Linie Denker und Dichter, in zweiter Linie erst Musiker".

Das ist kein Vergleich mehr. —

Bekker hat sich die Anschauung zu eigen gemacht, daß in Beethovens gesamtem Schaffen die poetische Idee

"oberstes formgebendes Prinzip" sei (S. 79). Damit ist also gesagt, daß alle seine Instrumental-Kompositionen Programmusik seinen (S. 83, 90), wenn auch nicht im plumpsten Sinne (S. 86: "Programmusik in höherem Sinne"). Alle prinzipiellen und alle speziellen Aussührungen des Buchs erhärten diese Ansicht: Eindrücke von außen (Napoleon usw.), Problemstellungen (Willensfreiheit usw.), Entwicklungen im Innern (Weltanschauung, Religion) bestimmen und bedingen sowohl den ganzen Sortschritt und Aussteig seines Schaffens als auch sedes einzelne der Werke, seden einzelnen Satz derselben. Das Unternehmen, dieses im Großen und Kleinen, in Gattungen und Einzelwerken nachzuweisen und durchzusühren, bildet den Inhalt des zweiten Buches.

So absurd jedem, der Beethoven, den Erzmusikanten obnegleichen, aut kennt und liebt - und wer beute täte das nicht —, diese bis jest mitgeteilten Behauptungen erscheinen mögen, so wollen wir doch bescheiden zugeben, daß man dem noch nicht prinzipiell und totaliter zu widersprechen brauchte. Wie weit außermusikalische Elemente bei einer musikalischen Komposition mittätig sind, ist zu ermitteln eine beikle Sache und letzten Endes das Geheimnis der Komponisten; wenn herr Bekker das erforscht zu haben glaubt, kann man ihn anhören; auch ift mit obigem ja nur gefagt, wie viel er dem "Dichter" einräumt, und nicht, wie viel Plat für ben Musiker, den Komponisten - und das ist ein guter Begriff übrig bleibt. Aber gibt er dem Musiker, was des Musikers ist? Gibt er der Musik, was ihres Bereiches ist? - Das unbedingte Nein, womit geantwortet werden muk, und was sich in Bekkers späteren Schriften, Broschüren, Vorträgen noch deutlicher enthüllt, als in seinem Beethovenbuch, durfen wir nicht mehr überhören.

Es handelt fich um nichts Geringeres, als daß Bekker (im Beethovenbuch noch verschleiert, später deutlicher und immer apodiktischer) alles, was der Musik essentiell unbestreitbar angehört, was sie selbst ausmacht, was sie ist: das Thema, den Einfall, das Material, für ganglich nebenfächlich, nicht in Betracht kommend erklärt, und demnach für die afthetische Beurteilung die .. essentia" der Musik eigentlich gang leugnet. Ich muß hier in Erinnerung bringen, daß ich über den Unterschied zwischen "dichterischer Idee" und "musikalischer Idee" mich in meinem Buch "Dom musikalischen Drama" (Bur Grundfrage der Operndichtung Teil I. 2 und namentlich 3, 5. 97-115) ein für allemal geäußert habe, und daß ich auf der dort geschaffenen Grundlage als etwas Selbitverständlichem stebe: denn iene dort niedergelegten Gedanken sind nur die Formulierung von etwas, das im Grunde jeder im Gefühl hat und fich mit Leichtigkeit klarmachen kann. Daß ich, soviel ich weiß, der erste bin, der es auf diese Weise gesagt hat, konnte fast verwunderlich sein, so nahe liegt es. Tropdem werde ich genötigt sein, noch oft im Verlaufe dieser Schrift barauf zurückzukommen und manches zu erganzen; da ich nicht den gangen Auffat in extenso herseken kann, muß ich die Bekanntschaft damit hier voraussegen und nur, als an die kurzeste Pragung des Grundgedankens an den Sak (S. 108) erinnern: "Die »musikalische Idee« ist gegen= wärtig, die »dichterische Idee« ist all gegenwärtig."

"Die poetische Idee" — so überschreibt also Bekker das Kapitel seines Buches, dessen Theorie er dann auf die

Werke anwendet. Aus der poetischen Idee, dem "oberften, formgebenden Pringip" heraus will er das ganze Schaffen Beethovens erklären können, und führt dann diefe Erklärungen auch gleich aus. Aber nicht nur etwa die einzelnen Werke, die großen wie die kleinen, ihre Conarten und Satfolgen, deutet er vollzählig nach diefem Pringip (S. 79: "Es muß daher möglich fein, den musikalischen Dorgängen einen Teil ihrer angeblichen Rätselhaftigkeit zu nehmen, sie durch Auffinbungen von Analogien in das Bewuftsein zu übertragen. Diese Analogien sollen den inneren Entwicklungsgang des Musikstückes an einer parallel laufenden Gedankenreihe begreiflich machen".) - fondern auch Beethovens gange Schaffensentwicklung im Großen (5. 86 ff. bis etwa 92), die Wahl des Gebietes, auf dem er sich betätigt, - alles, alles wird in ein lückenloses System eingeordnet, in dem keine Note unerklärt bleibt. Die "poetische Idee" ist ihm allmächtig; da sie "formgebend" ist, "so gebiert die Idee auch das, was wir als form im engeren Sinne des Wortes bezeichnen" (S. 97). Da nun aber historisch nachweislich alle die heute noch gültigen Sormen: Sonate, Rondo, Dariation usw. vor Beethoven ichon existiert haben, dieser aber fich gang unbefangen Zeit feines Cebens dieser Formen bedient hat, und alles, was er nur wollte, in ihnen ausgedrückt, die "poetische Idee" bei Beethoven doch aber, wie felbst bei den Dortragszeichen, auch hier - nach Bekker - mitgewirkt haben muß und foll, fo wird (S. 97-101) so lange geredet, bis "die dichterische Idee" alle diese Formen neu geboren hat!

Ach, du lieber Gott! - - -

In Wirklichkeit vermag die dichterische Idee, die in ibrem Gebiet jedes Komma ichafft, in der Musik nicht zwei Cone, im Sinne eines kunftlerifchen Organismus, ausammenaubringen. Ohne auf die alte Frage der "Programmusik" bier lange einzugeben, kann man da rüber wohl ohne Beweisführung einig fein, daß das schönfte Programm schlechte Musik nicht besser macht; eine poetische Idee kann meinetwegen die musikalische Inspiration anregen - das kann ein Glas Wein auch; fie kann fie vielleicht in bestimmte Bahnen lenken -, so wie umgekehrt das Anhören einer ichönen Musik einem Dichter die Anregung zu der Sortsetzung seines Romans, gu einem Inrischen Gedicht geben kann - aber die mufi= kalische Leistung besorgt das musikalische Calent. Bekker fühlt und merkt, daß in Beethovens Instrumentalmusik etwas "vorgeht" — im Gegensatz etwa zu derjenigen Mozarts, Schuberts u. a.; er findet vielleicht, dort seien ja auch wunderschöne Themen, aber es "geht" doch nicht so viel "vor", als in einem Beethovenschen Sinfonie= oder Sonatenfak, - und nun muß gur Er= klärung die "poetische Idee" heran, die im Großen Beetbovens Weg bestimmt, ihm die Stoffe sucht, im Kleinen ihm die Sätze bauen hilft. Dies hieße nicht nur den Beariff der musikalischen Konzeption gang leugnen, sondern auch der Beethovenschen im Speziellen. Wo bleibt das spezifische Musikergenie? Und dies alles nur, um der einfachen, weil wahren, Erkenntnis aus dem Wege zu gehen, daß ohne essentia keine existentia, ohne thematisches Material keine Musik, ohne schönes thematisches Material keine ichone Musik! Deshalb eben ift vielleicht Beethoven der größte aller Komponisten, weil er aus

\_1

rein musikalischer Kraft die freiesten, größten und organischsten Tongebilde geschaffen hat. Das Schalten und Walten im freien Reich der Töne, das freie Beherrschen der Sprache der Musik ist die Signatur seines Genius. Alles Außermusikalische, was andern vielleicht hilft: das Wort oder die poetische Idee, stört ihn eher; er macht sein Bestes ohne sie; die Form, als etwas durchaus nicht Außermusikalisches, stört ihn gar nicht, sondern stützt ihn, er liebt sie, läßt sie wachsen und gedeihen.

Aber außerdem ist die Beeinflussung oder gar die Schöpfung und formung musikalischer Gebilde durch dichterische Vorstellungen und Gedanken überhaupt mehr als problematisch; nimmt man sie dennoch als gegeben an, ist sie jedenfalls in der Praxis gänzlich unkontrollierbar. Alle anekdotischen "Belege" beweisen gar nichts, und gestatten nicht den kleinsten Blick in die innerste Werkstatt des Künstlers. Dieser mag sich alles mögliche "denken", auch mährend der Arbeit - und in Wirklichkeit arbeitet der musikalische Apparat im Innern (die extremste Programmusik, die jeden musikalischen Organismus ignoriert, beiseite gelassen). Stellt man die Frage: "Was vermag die dichterische Idee für die reine Musik zu leisten?" wurde ich antworten: Je größer sie ist, desto weniger. Im Beispiel ausgedrückt: Die "dichterische Idee", zusammengeschrumpft auf den kleinsten Begriff, auf ein Wort, bei dem fich recht wenig benken läßt: das Wort "Friederike" wird dem unbegabten, sowie dem genialen Kopf wahrscheinlich ein Motiv mit

dem Rhnthmus N N Deingeben. Diktiert die dichterische Idee ihm etwa die Dorstellung eines flatternden Bandes, fo ist der Spielraum gur Schöpfung des musikalischen Gleichnisses größer; der Unterschied der musikalischen Schöpfungskraft wird fich mehr zeigen, die Musik fängt deutlicher an zu sprechen. Je weiter das Bild der Dorstellung rückt, je umfassender, inhaltsreicher es wird, desto felbständiger die Leistung der Musik, d. h. desto weniger wird das musikalische Gebilde blok impressionistisch - außerliche Momentfigur, Tongespenst - und ist vielmehr darauf angewiesen, aus ihrem ureigensten Material zu produzieren. Bei der Dorstellung etwa des Fluges einer Seele durch das Universum oder einer Mondnacht im Thuringer Wald wird der kompositorisch Unbegabte sein Zeug schreiben wie immer, welches nicht das geringste zu tun hat mit dem erhabenen Gefühls= inhalt jener Bilder; wenn aber der Genius eine Musik findet, die por jenen dichterischen Gedanken nicht quschanden wird, bei welcher der hörer und Dersteher die Empfindung jener Vorstellungen erhält (und das gibt es), so wird es eben eine herrliche musikalische Eingebung fein, durch und durch; und diefe figt um so tiefer, als die dichterische Idee hoch ist, die als ihr adäguat empfunden werden kann; fie hat ihr Eigenleben; sie kommt aus tiefen Quellen; sie kann mit jener zusammentreffen, aber nicht von ihr erzeugt werden; etwas Außermusikalisches kann nie etwas Musikalisches erfeken.

Diese Beispiele betrafen nun bloß einzelne Bilder, Dorstellungen, die immerhin als Anregungen gelten können; eine dichterische Dorstellung, ein Bild haben mit ber Musik gemeinsam das Moment der Stimmung.(2) Aber Dorgänge, innere oder äußere, irgendwelcher Art, seelische, geistige Erlebnisse und Entwicklungen in zeitlicher Folge in der Musik zu statuieren und durch die "dichterische Idee" diktieren zu lassen, mit der sie "parallel gehen", ist ein grober Denksehler; auf ihn eine Ästhetik aufzubauen ein katastrophaler Schwindel.

Kein Dorgang ift ohne Begriffe als folder denkbar; Musik hat keine Begriffe; die einzelnen Momente jener gedanklichen Vorgänge durch musikalische Impressionen auszudrücken - anders ist die "parallel laufende Gedankenreihe" Bekkers schlechthin nicht denkbar -, folche Dersuche gaben nie einen Organismus, waren kaum vorstellbar, wären jedenfalls die Sache der Stumper, aber nicht Beethovens. Wenn ich vorhin fagte, es "geht etwas por" in der Beethovenschen Instrumentalmusik, so weiß der verständige Ceser, daß nicht Vorgange wie obige damit gemeint find; in Musik kann nur Musik vorgeben. Der "Verlauf" eines Constückes ist in jedem Moment Conmaterial. Das gang eigentümliche Ceben in Beethovens Instrumentalmusik ist freilich nicht leicht zu "erklären" - wenn einem die Bewunderung der ungeheuren und stetigen musikalischen Doteng nicht genügt. Poetische Impressionen spielen bei Schumann eine weit größere Rolle; fie haben ihm nie gu freierer Sormgebung verholfen, fondern die Poteng feiner Jugend, in der er voll genialer und origineller Mufik steckte, was später nicht mehr der Sall war - wo ihm aber die poetischen Bilder immer noch in Fülle bereit sein konnten. Brahms ist, in motivischer Ausnützung, oft viel künstlicher als Beethoven. Ist es die reichhaltigere

Palette der Gefühlsfarben, über die Beethoven verfügt? Ift es die Gabe der Leidenschaft, die Mozart, Brahms fremd ist, die bei Schubert selten, bei Schumann verhaltener und jünglinghafter sich äußert? Cetzten Endes ist die Beethovensche Form, ebenso die Beethovensche Melodie ein Geheimnis der Individualität — welche auch nicht weiter zu erklären ist.

Solange in dem theoretischen Teil: "Die poetische Idee" sich Paul Bekker in abstraktem Schwefeldunft bewegen konnte, klang alles nach etwas, nach etwas Gott weiß wie hobem und Tieferkanntem; wie es in der Cat damit bestellt ist, zeigt die Anwendung, die nun in dem Teil "Beethoven, der Condicter" folgt. Was wir lesen, ist der Stil und Inhalt der bekannten "Musikführer", dieser greulichen Dinger, die dazu da zu sein scheinen, den börern nur ja keinen eigenen Eindruck so einer Sinfonie-Aufführung zu gestatten, ihnen die Werke möglichst fern zu bringen, die geheimnisvolle, zauberreiche Sprache der Tone ins Platte zu übersetzen, das Juhören über dem Cefen unmöglich zu machen, aber dem Verfasser jener Buchlein die Gelegenheit zu geben, fich in "Auslegungen" felbstgefällig und gründlich zu ergehen.

Geben wir aus dem Buch einige Proben beschriebener Musik:

(S. 218) "Cangsam ermattend versinkt der Kämpfer jett in traumhaftes Sinnen." (220) Die Wolken teilen sich — doch geblendet sinken die Blicke wieder zur Erde." (230) "Der lastende Zauberbann scheint immer stärkeren Einfluß zu gewinnen und die lebensfrohen Kräfte zu unterdrücken." (230) "auch die überraschende B-Dur-

Wendung scheint keine Befreiung zu bringen." (238) "Der Kämpfer hat den herausfordernden Schicksalsruf angenommen." (239) "Dann erst scheint der Kämpfer wieder Mut zu fassen." (240) "Aber sie — (die hoff-nungerweckende Erscheinung) — hat dem Vernichteten den Glauben wiedergebracht." (259) "Eine Entscheidung hat das Scherzo nicht gebracht, nur eine nochmalige Übersicht und Sammlung der Kräfte." (271) "vermag der Beschwörer ihn nicht zu halten? (den herbeigerufenen Dämon)." (276) "Das Scherzo hat keine Besreiung gebracht." (437) "Das Seitenthema soll jeht Rettung brinzen."

So und ähnlich geht es fort in der dilettantischen Musikführerweis'. So würde ich kaum gefühlvollen Nähmädchen und kleinen Kindern Beethoven "nahe zu bringen" versuchen, indem ich eine Geschichte dazu erzähle, 3. B. die eines helden oder Schicksalskämpfers, der beim fortissimo Mut schöpft, beim ritardando wieder verzagt, beim sforzato dreinschlägt und beim adagio einschläft. Sehr belustigend ist zu beobachten, wie er sich um die Derlegenheit der Reprise drückt. Alle Werke Beethovens sind doch für ihn "Dichtungen" — (beileibe nicht Kompositionen! ein Depp, der noch von Thema, Sorm, Musik spräche!) — und die Sonatenform ist die "des instrumentalen Dramas" (S. 96). Da wird nun ent= weder gang unbefangen - mitten in spannenoster Schilberung der "dichterischen" Vorgange -, von der "jest folgenden Wiederholung" (Eroica) gesprochen, oder mit Grazie "das frohe Spiel von neuem begonnen (B-Dur), oder (C=Moll) es verliert "die Wiederholung die Bedeutung einer rekapitulierenden Rückschau" (wo hatte

fie die?). Dann wieder ganz unbefangen mitten im "Dichterischen": "zum Thema zurück", "Beginn der Wiesderholung", "Wiederkehr des Anfangs" . . . ein seltstames Drama, eine seltsame Dichtung, die bei einer bestimmten Stelle wieder von vorn anfängt! So geht's, wenn man Metaphern, Analogieen, Vergleiche brutalissiert und geschmacklos in Realitäten umwandeln will.

Komponieren ift komponieren und dichten ift dichten!

Diese Schilderungen sind aber nicht etwa bescheidene Auslegungen, die sich durch andere poetische Bilder erseken lieken: pielmehr weiß Daul Bekker: "Das ist unbestimmten Regungen schwankende poetische Empfindungs= vermögen des Musikers bedurfte als stärkender Stüte einer bestimmten dichterischen Dorstellung, um mit Bewußtheit arbeiten und disponieren gu können", und diefe "bestimmten" dichterischen Dorftellungen kennt Bekker gang genau. "hier - (die fünfte) —, wo der Dichter nicht einen Charakter schildert - (Eroica) -, sondern ein Erlebnis darstellt" - Dunktum! Aber weiter: (Siebente, achte) - "Alle bisher verwendeten formbildenden Pringipien konnten hier nicht mehr in Betracht kom= men, wo es sich um Stoffe handelte, die jenseits aller Probleme lagen." . . . "Es galt also nicht, wie bis= her, eine handlung klarzulegen, Charak= tere zu schildern, Kämpfe zu führen, Refultate zu gewinnen." ... "Der Rhythmus als die Macht, die eine Steigerung gewonnener geistiger Erkenntnisse ermöglicht, ohne neue Pro= blemstellungen erforderlich zu machen." ...

Heiliger Herrgott im himmel!! Ift hier wirklich noch die Rede von Musik? Ich muß gestehen, schon was Richard Wagner über manche Beethovenschen Werke, wie namentlich die Eroica, sagt, ist mir fast zu sehr an den Goetheschen Spruch erinnernd:

"Im Auslegen seid frisch und munter! Legt ihr nichts aus, so legt was unter", ju übersegend, ju fehr Sinn suchend. Aber den Dergleich Bekker-Wagner einmal zugestanden, so ist erstens zu sagen: Dielleicht versteht nur der Genius den Genius aans (R. Schumann), und zweitens: Wagner gibt feine Bilder enthusiastisch=naiv, gleichsam: "Dies ist mein Eindruck, empfindet mit mir!" Bekker aber dogiert: "So und nicht anders sind die Sachen entstanden!" Wagner, der Candsmann aus Genieland, wirft einen ehrfurchtsvollen Blick durch die Sensterscheiben ins Arbeitszimmer seines angebeteten Meisters - Bekker reift die Tur auf und fest sich breit mitten ins 3immer, und merkt nicht, daß er - in der Bedientenstube fist. Man vergleiche, wie wundervoll und tief gefühlt das ist, was Wagner über das Cis-Moll-Quartett (in seiner Schrift "Beethoven") fagt, mit der Art, wie Bekker über dieses Werk 40 Jahre nach dem Erscheinen der Wagnerschen Schrift sich zu äußern bemüßigt fühlt. Wagners Bemerkung über die siebente Sinfonie "Apotheose des Canzes" ist unentrinnbar einleuchtend, und in der blogen Andeutung liegt die Seinheit. Bekker fängt die Idee ein und übt an ihr Divisektion; ihm erscheint eine staccato-Tonleiter "als Ausdruck des nach Betätigung brängenden Willens" . . . "Schon scheint der Sieg der aufstrebenden Kräfte mit dem in machtvoll verbreiterten Schlägen emporstürmenden Skalamotiv entschieden zu sein." . . . Greuliche Musikführerweis'!!

Die große Kardinalfrage, um berentwillen ich dem Cefer und mir diese mubsame Untersuchung auferlege, ist die: 3st mit folden Auslegungen. Beschreibungen angeblicher Dorgange, Inhalts-Erklärungen, mit der Behandlung der Musik als Dichtung etwas für den Wert der Musik, den Rang des Komponisten gesagt? Sur wen diese Frage überhaupt noch eine "Frage" ist, wer wirklich die Antwort darauf noch nicht weiß und sie ehrlich wissen will, dem empfehle ich folgendes: er stelle sich por, daß er nichts von Beethoven kenne, er denke fich über dem Cefen einer folden "Erklärung" die Beethoveniche Musik weg; denke sich dann dem "Programm" irgendeine andre substituiert; und aus der Tatsache, daß man so einer Beschreibung (ich schlage por 3. B. die auf 5. 118-119) jegliche Musik substituieren kann, fo daß sie darauf paft, wird er versteben, daß ein Drogramm, ein gedachter Dorgang an fich für die Musik irrelevant ist, und wird inne werden, was ich unter der "Gegenwärtigkeit der musikalischen Idee" verstebe, als der essentia der Musik. Nun kann man aber auch umgekehrt jeder Musik ungählige Erklärungen beigeben; und so ist die Entscheidung anheimgestellt, was man für wertvoller hält: das, was da, nach den Bekkerichen Dekretierungen, "vorgeht" oder welche Mufik diefen angeblichen Dorgängen zugrunde liegt. Jedenfalls ist dies zweierlei und nicht ein und dasselbe, wie herr Bekker uns weiszumachen anstrebt, indem er die thematische Erfindung gang entrechtet und negiert und beren musikalische Entstehung eigentlich gang

leugnet; denn ein Gebilde irgendwelcher Art kann nicht auf zweierlei Art zugleich entstehen, eine Komposition nicht durch dichterische und musikalische Intuition gufammen; und da, wie herr Bekker bestimmt berichtet und genau beschreibt, alles bei unserem großen Musiker lückenlos dichterisch entstanden ist, bleibt für die musikalische Inspiration kein Dlak. Demnach hätte also ber größte Instrumentalkomponist niemals oder fast niemals eine Komposition (seine best en jedenfalls nicht) nach rein-musikalischen Gedankengangen geschrieben; damit ware schlechthin gesagt, daß Musik überhaupt nicht die Sähigkeit hätte, aus eigener Kraft so ein Stuck aus einem ober mehreren musikalischen Motiven gleichsam herauszutreiben. Und das wäre ihr Todesurteil. Aber das foll es auch fein. Denn mit der Bekkerichen neuen Asthetik der musikalischen Impotenz verträgt sich nicht, was bisher als Musik Geltung hatte. hat man erst einmal den "musikalischen Einfall", das "thematische Material" vom Schwerpunkt weggerückt, so ist's ein Leichtes, es gang zu eliminieren. Dann kann man jeden neben und über Beethoven stellen, der "dichterische Abfichten" hat und fich an immer höheren ethischen "Drogrammen" hinaufentwickelt. Solche Werke haben dann "gesellschaftbildende Kraft" (davon im legten Abschnitt mehr) und diese tritt an Stelle der musikalischen Erfindung, also der Musik. Das Kunststück ist fertig. Denn man die musikalische essentia wegdisputiert hat, und jo eine Sinfonie "erzählt", ist alles gleich, Beethoven und Dreck; denn auf die Musik kommt's ja nicht mehr an. Das ganze Buch ist ein hinwegjonglieren der Musik aus der Musik, jum Teil durch mit größter

Ungeniertheit vorgetragenen unerhörten und unerträg= lichen metaphysischen Schwefeldunst — überall, wo er allgemein theoretisiert (u. a. S. 273; hier erhält Musik "begründenden Sinn", drückt "Beweisführung" aus uff. S. 393-94 usw. usw.) -, oder durch einzelne Ausdeutungen jedes Werkes mit ethischer Notwendigkeit, jeder Note mit Begrifflichkeit. Diese Art der Afthetik muß alle musikalischen Dfuscher und Stumper in Entzücken verseten; sie sind durch sie geborgen, erhalten Geltung. Um Anhänger dieser Asthetik zu befriedigen, braucht man nicht das geringste musikalische Talent zu haben. Wenn nichts mehr auf die Musik selbst an fich, sondern alles auf die "dichterische Idee", auf das "Programm", die "gesellschaftbildende Kraft" an= kommt, dann ist's leicht, zu komponieren. Ein "gefellschaftbildendes" Programm ist leicht aufgestellt; Ein= fälle oder deren Surrogate — denn ohne Materie geht's doch nun einmal nicht — nimmt man von wo anders her, das ist nach Bekker einerlei.

In der Cat gibt es keine falschere, unmusikalischere, einem die Werke entfernendere Anschauungsart, als die in jenem Buch entwickelte. Wer nicht begreift, daß so ein Beethovensches Thema direkt zu genießen ist, als eine Welt für sich, unteilbar, unübersetbar, wer das Bedürfnis hat, es zu sezieren, zu beschreiben, auszulegen, in seine Bestandteile zu zerlegen, wie das Kind die Puppe, den Schmetterling zerreißt, — der weiß nicht, was Musik ist. Denn nicht nur, daß, wie schon gesagt, Bekker das ganze Beethovensche Schaffen im großen, nach Entstehungsgründen jeder Art — nur nicht nach musikalischen — systematisiert und rubriziert; nicht

nur, daß er den musikalischen Verlauf jedes einzelnen Satzes begrifflich vergewaltigt und an die Kette fortlaufender Vorstellungen legt, auch das einzelne Thema wird, seinem Wesen entgegen, durch Beschreibung in Teile gespalten. Er kann ein so einsaches Musizierzthema, einen so normalen musikalischen Einfall wie



nicht als das nehmen, was es ist: eine musikalisch e Idee, von der man fagen kann, fie fei ichon oder nicht, originell oder nicht, für die Sonatenform ent= wicklungsfähig ober nicht; selbst diese gehn Noten muffen "beschrieben" werden als "fragend aufsteigend" und "huschend zurückgleitend". Was ist damit für das Thema gefagt? Ich kann mir hunderte von fragend aufsteigenden und huschend gurückgleitenden musikalischen Gebilden denken, die nicht dieses Thema find. Weiter kann man in diefer Art nicht geben; die nächste Stufe ware schon die, daß man nur die vier ersten Noten, in Bekkerschem Stil, dem Verständnis etwa fo näher brächte: "Der Dichter beginnt schüchtern mit einem e in gleichgültiger Mittellage; der, in seiner damaligen Cebensperiode porherrschenden Neigung jum Duftern entsprechend, steigt er alsbald in heroischem Quartenschritte gum tiefen h; wird er lange in dieser Tiefe weilen? ein energischer Sextenschritt - man erinnere sich des häufigen Dorkommens der sext in den Werken desselben Jahres hebt ihn zum g, über das anfängliche e hinaus; aber Befreiung bringt dieser Schritt auch nicht: erst. als das eine Terz höhere h erklommen ist, kommt der Vordersat der Periode vorläufig zur Ruhe . . . "

difficile est, satiram non scribere . . .

Kein Mensch ist so verschroben, daß er nicht, wenn er vom Schaffen eines großen Komponisten spricht, die musikalische Idee als den Ausgangspunkt, die hauptsache, das Lebenspringip, das Alpha und Omega auch Bekker, der, wenn er bewuft theoretisiert, zwar nie dem musikalischen Einfall sein Recht gibt, aber, bei den besten Stellen seines Buches, wenn er, Snitem und Tendeng vergessend, Beethoven in lebenspollsten Momenten seines Künstlerdaseins porführt, perrät allzudeutlich, daß er wohl weiß, was musikalische Ideen sind und welche Rolle sie spielen. Wenn er (S. 116) von der Improvisationskunst Beethovens spricht und fagt: "Erstaunlich ift die Mannigfaltigkeit der Beetboven im Augenblick guftrömenden 3deen, unerschöpf= lich ihre Wandlungsfähigkeit. Einmal wachgerufen, quellen die Eingebungen unaufhörlich; immer neue Gebilde machien . . . ", fo bekennt er unwill= kürlich, 1) daß es musikalische Ideen sind, die dem Beethoven da kommen, nur diese können gemeint sein; 2) daß diese Ideen, da sie Wandlungsfähigkeit haben, aus sich heraus einen Derlauf bestreiten können, bis 3) neue Gebilde neuen Stoff guführen. hier hat man wirklich ein Bild vom musikalischen Schaffen; es deckt sich dem Sinn nach vollkommen mit dem, was ich über den Drozeß des Komponierens fage (zur Grundfrage der Operndichtung, Teil 3, S. 104): "während eine jede Komposition, ihrem Wesen nach, von einer finnlich greifbaren, in sich schon vollendeten Ein= heit (Einfall, Thema) (f. 1) ausgeht, von der (f. 2) der Derlauf zehrt oder (f. 3) deren er neue bringen muß." Ebenfalls sind es musikalische Ideen, die er meint, resp. gelten läßt, wenn er (S. 186) Schindler das Wort gibt, welcher von Beethoven berichtet, daß diefer, vom Sommeraufenthalt guruckkehrend, "in gewohnter Weise bienenartig Ideen eingesammelt hatte". Oder waren es Ideen über Napoleon und Abercromby oder "gesellschaftsbildende" Programme, die er in feinem Musik= skiggenbuch notierte? Nur, wenn Bekker vollständig die Unbefangenheit unterdrückt, also in neun Jehntel des Buches, fest er an Stelle der musikalischen die dich= terische Idee, oder, wie man auszusprechen sich bewogen fühlen möchte: die "Udah". Bekanntlich persiflierte Schopenhauer so die, von hochgezogenen Augenbrauen begleitete, ehrfurchtsvolle Aussprache eines beliebten hegelichen Begriffes, und machte fich fo über die Ceute lustig, denen seine, Schopenhauers, Philosophie gu "ma= terialistisch" war, weil diese von der Anschauung der Welt, soweit sie uns bekannt sein kann, als einer Art hieroglyphenschrift, ausgeht. In ähnlichem Sinne find herrn Bekker musikalische Gebilde als folche gu ma= terialistisch, er will die "Udah". Besonders in den Sinfonien, von der dritten ab. Bei der Eroica war das Programmachen durch anekdotische Überlieferungen sehr erleichtert; der Bedarf an heldenvorbildern war für drei Sage, den ersten, zweiten, vierten, leicht gedeckt: "Napoleon, Abercromby, Prometheus" (S. 227). Nun aber (S. 211) "Aus der einen grundlegenden Idee [heldentum der Tat] vier verschiedene Kundgebungen schöp= ferischen heldenwillens abzuleiten — das ist die Aufgabe, der sich der Dichter Beethoven jetzt zuwendet." Also gerät er bei dem Scherzo etwas in Verlegenheit, er findet den vierten Helden nicht. Da er aus diesem Stück "phantomhafte Klänge" "in gespenstischem Wirbel" heraushört, Hörnerklänge aber im Trio vorkommen, so schlage ich als vierten Helden Hackelberendt, den wilden Jäger, vor.

Ein held ist auch für die vierte Sinsonie nicht aufzusinden, wohl aber ein "poetischer Plan des Werkes" (S. 229). Diesen nun mit der sich immer höher sublimierenden großen poetischen Entwicklung des "Dichters" und seiner "Idee" in Einklang zu bringen, ist bei diesem sonnigen Werk nicht leicht; besonders der letzte Satz — dieses joviale Stück, dem der ganze Schalk Beethoven im Nacken sitzt — mußte entschuldigt werden. "Er (der Satz) gibt keine Cösung der schwerzwiegenden Fragen, die in der ersten Einleitung andeutungsweise gestreift werden."

Desto mehr kommt in der Fünsten die "Udäh" wieder zu ihrem Recht. Wir haben vorhin schon die Mitteilung Bekkers weitergegeben, daß hier "der Dichter nicht einen Charakter schildert, sondern ein Erlebnis darstellt". In der Eroica "der tatkräftige Heros, der mit den hemmenden Elementen des eigenen Wesens ringt" — hier in der Fünsten "der Mensch überhaupt" usw. "An die Stelle der heroischen Ausnahmserscheinung tritt der menschliche Gattungstyp" uss. Bekanntlich sah Wagner auch in der Eroica nur den "Menschen" — man sieht, was man alles hineinhören kann, und wie verschieden die Eindrücke sind.

So geht es aufwärts fort bis zur Neunten in der Ent-

wicklung der "Idee" (vorhin, auf S. 25), ist einiges hierhergehörige zitiert), welche, durch alle Sate restlos und fauber, in der Musikführerweis' durchgeführt wird. Nur ein Werk pagt ihm absolut nicht in den Kram: die Pastoralfinfonie! Die stetig aufsteigende Linie der "Udah" wird hier empfindlich unterbrochen, es wachst ber Menich nicht mehr mit feinen größeren Zwecken; und das "Erwachen heiterer Empfindungen bei der Ankunft auf dem Cande" schickt sich wenig als - gu erwartende - Steigerung zu dem Kampf des Menschen mit dem Satum, jum Durch=Nacht=gum=Licht=Programm der gunften! Aber da war nun nichts mehr zu machen, ein anderes Programm zu diefer Musik nicht möglich, welches den übergang von der Sünften gur dionnsischen Siebenten ethisch einwandfrei ermöglicht hatte. Denn Beethoven war so unbescheiden, selber ein Programm beizugeben. Daß die poetische Entwicklungstheorie Paul Bekkers einen haken haben konnte - diefe Einsicht konnte er nicht haben, ohne seine gange Afthetik preiszugeben. Also war die logische Folge, daß die Pastorale eine bedauerliche Entgleisung, ein Schritt vom rechten Wege fein mußte. Der faule Schlingel Beethoven! Wie kann er aber auch, nachdem er ichon einmal den Afthetiker in nicht geringe Verlegenheit gebracht hat, indem er zwischen zwei pathetische Sinfonien eine von verbächtiger Custigkeit gesetzt hat, nachdem er Napoleon und Abercromby, held und Menich und Satum in Kampf, Tod und Sieg dargestellt, - wie kann er da einfach aufs Cand geben und Tierstimmen nachahmen! "Eine folde Art der Naturbetrachtung, so heilfam fie fich für den Menschen Beethoven erwies und so gern er fich beswegen ihr hingab, war kaum geeignet, die tiefsten Kräfte seines Wesens zu wecken. Sein Naturverlangen war mehr Erholungsbedürfnis als Drang nach neuen Gestaltungsproblemen." (S. 245) "hausbacken angehauchten Pantheismus". (S. 249) "dieses moralisierende Schlußkavitel" (siehe Ercurs 1). Ist das Fortschritt? So muß fich denn nun der "Dichter" eine berbe Abkanglung gefallen laffen, die in der Provingpresse Deutschlands ichon Schule macht, wie ich in Strafburg konstatieren konnte. Es ist, wenn auch belanglos, so doch nicht fehr erquicklich, heute noch dies musikalische Wunderwerk als Stiefschwester der übrigen Sinfonien in einem Buch behandelt ju feben, deffen Autor in der musikalischen Kritik Deutschlands eine Art Sührerschaft erstrebt, der auch ichon urteilslofe Bequemlichkeit die Zugel überläßt. Sur mich liefern seine Auslassungen (etwa von S. 247 unten bis 5. 250) nur einen sicheren Beweis mehr der aus diesem Buch wie aus seinen andern Schriften geschöpften Überzeugung, daß Bekker nur das Programm oder die "Idee" hört und hören will, nicht aber die Musik; eine Methode, burch die man dazu kommen muß, gute von ichlechter Musik nicht unterscheiden zu können.

Es wäre mir natürlich als Selbstzweck nie beigekommen, über Bekker und sein Werk die Seder zur hand zu nehmen; ich tue es nicht, um einem Buch zu schaden, oder um Beethoven zu nügen; das erstere habe ich nicht nötig, das zweite Beethoven nicht. Weshalb ich mich dieser mühevollen und wenig erfreulichen Aufgabe unterzogen habe, den Kritiker zu kritisieren, und sein dickes Buch von 700 Seiten, so knapp und flüchtig man dies im Rahmen dieser Arbeit tun kann, in bezug auf

2\*

seine Anschauungsweise und Tendeng bin zu prüfen, ist im ersten Teile angedeutet, im zweiten deutlicher geworden, und wird im vierten, hoffe ich, gang deutlich werden. Dem gewaltigen Musikerphänomen, welches wir unter dem Namen Beethoven verehren, seinem Cebens= werke, das für uns der Inbegriff dessen ist, was wir unter Musik verstehen, dem soll Gewalt geschehen durch eine Ausdeutungsweise, welche diejenigen Generationen, bei denen sie zu allgemeiner Geltung sich durchsekte. unfähig machen würde, Musik nach ihrem eigentlichen Wesen aufzunehmen und zu beurteilen. Diese Wirkung aber ist nicht unvorhergesehen und dem Autor etwa selbst. überraschend, sondern klar beabsichtigt; und dem Urteil foll eine Cat entsprechen und folgen, die alle gewonnenen Werte, die wir als deutsche Musik besigen, empfinden und hüten, preisgibt und schmäht.

Was Beethoven geschieht, geschieht der Musik überhaupt; und was herr Bekker sagt, sagt er nicht allein, nur konsequenter, sedergewandter und mit mehr wissentlicher Betonung als andere. Was da gesagt wird, liegt in der Luft; es ist der Geist der musikalischen Impotenz, der umgeht. Und herr Bekker schreibt ihm seine Ästhetik.

Nur in einem Volkskörper, der in Verwesung begriffen ist, kann eine solche Asthetik Boden fassen. Davon mehr im vierten Teil. Allen denen, welchen es um Sicht in dieser Sache ernstlich zu tun ist, wird es aber nicht unwillkommen sein, wenn ich vorher meiner Negation der Bekkerschen Anschauung über Musik einen Teil meiner eigenen als positivum entgegensehe, was im solgenden Teil geschehen soll.

"Wie in den Lüften der Sturmwind sauft, Man weiß nicht, von wannen er kommt und brauft, Wie der Quell aus verborgenen Tiefen, So des Sängers Lied aus dem Innern schallt Und wecket der dunkeln Gefühle Gewalt, Die im Herzen wunderbar schliefen." (Schiller)

Tan unterscheidet gewöhnlich als die drei Elemente der Musik Melodie, Harmonie, Rhythmus. Melodie ist aber schon eine Zusammensehung (Ton und Rhythmus), ebenso Harmonie (Ton und Ton). Die eigentlichen Urelemente wären daher auf zwei unteilbare zurückzusühren, und zwar auf eines, welches als zeitlos, vom Zeitbegriff unabhängig empfunden wird: Klang, oder als meßbarer Klang: Ton (die Schwingungszahl als Zeitbegriff kann hier nicht in Betracht kommen: hohe und tiefe Töne werden als zusammenklingend empfunden), und eines, das vom Zeitbegriff abhängig ist, als in der Zeit befindlich empfunden wird: Rhythmus.

Diesen zwei Elementen entsprechen zwei Wesensentsfaltungen, derer die Musik als Kunst fähig ist: Empsindungsausdruck, als die Sähigkeit, in der Seele Gefühle, in der Phantasie Bilder zu erzeugen, und Architektonik, als die Sähigkeit, der Zeit eine Sorm, eine Gestalt abzugewinnen.

Eine dritte Sähigkeit hat sie nicht. Getrennt geben die beiden Elemente nur eine Ahnung

der genannten Sähigkeiten, die sie, vereint, im Dienste der Musik entfalten sollen:

Ein gehaltener Waldhornton kann unbestimmt sehnfüchtig wirken, ein Äolsharfendreiklang lieblich, der starke Ton eines Nebelhorns annähernd furchterregend, usw.

Es ist möglich, ein Sormschema bloß als Rhnthmus,

ohne Klang, aufzuzeichnen.

Erst ihre Vereinigung macht sie zum Material der Musik als Kunst und potenziert ihre Kräfte ins Unsendliche.

Diese Bereinigung findet nicht durch einen willkurlichen Derstandesakt statt. Zwar kann man sich diese Konstruktion immer vorstellen; einfachstes Beispiel:

Zwei gleichlange Zeitwerte (Rhnthmus) auf verschiedener Conhöhe (Klang)



Jedoch geschieht sie nur als nachherige Abstraktion aus einem unmittelbar durch einheitliche Funktion gebildeten Dorgang; niemals sind auf jene Weise ursprünglich zwei, geschweige mehr Töne aneinander gereiht worden. Der in den Katakomben verborgene Christ, welcher verzückt sein halleluja anstimmt, der Bäckerbursch, der im Gehen sich eins pseist, der einsame Schäfer auf der Schalmei — sie vollziehen die freieste Vereinigung jener zwei Elemente unmittelbar. Erst in einem Stadium, wo, nach den ersten Regungen der Seele, die als Naturlaute aus dem Innern brechen, sich das Bedürsnis nach Ordnung des Materials zum Ausbau einer Kunst einstellt, tritt die Reflexion in Kraft, die, nach der Regel suchend, sich über das Verhältnis von Ton und Zeit Rechenschaft aibt.

Klang plus Rhythmus, d. h. der an den Rhythmus gebundene Con, ergibt eine Linie; in reiferer Gliederung: Melodie (horizontales Prinzip). Nun können

aber mehrere Tone zusammenklingen: Klang plus Klang, ber an den Ton gebundene Ton ergibt die Welt der harmonie (vertikales Prinzip).

Wir wollen hier festhalten, daß in der europäischabendländischen Musik die Erkenntnis der harmonie, ihr Begreifen als Theorie das Werk vieler Jahrhunderte war. Ihre Anwendung in Bewußtheit und Freiheit, die Nußbarmachung ihrer Errungenschaften für die Kunstmusik ist jetzt etwa drei Jahrhunderte alt. Während also das eine Element, der Rhythmus (zeitlich), zu allen Zeiten, entsprechend der immer gleich daseienden apriorischen Anschauung der Zeit, auch immer gleich gegeben war, hat das andere: der Klang, in diesen Zeiträumen wesentliche, ja unermeßliche Deränderung durch die Steigerung zum Zusammenkliche Deränderung durch die Steigerung zum Zusammen der klang erfahren. Wenn wir im solgenden die Dereinigung der beiden Grundelemente der Musik näher betrachten, dürsen wir diesen Umstand nicht aus dem Auge verlieren.

Dereinigung von Klang und Rhythmus— darin beruht die einzige Leistung der Musik. Don der primitivsten Aneinanderreihung mehrerer Töne bis zur kompliziertesten, nach bewußt befolgten Regeln und Gesehen einer hochentwickelten Kunst gestalteten Tonschöpfung ist nichts anderes als ihr Wesen, Inhalt anzugeben.

historisch betrachtet stellt die zeitliche Entwicklung dieser Dereinigung in Menschenhirnen die Musikgeschichte von innen gesehen dar.

Welche Machte muffen diesen zwei blinden, verstandeslofen Saktoren innewohnen, welche Bedeutung muß ihre Dereinigung haben, um eine solche Wundermacht wie die abendländische Musik unseres Iahrtausends hervorzubringen!

Trozdem wohl stets die Sonderstellung der Musik gefühlt und auch ausgesprochen worden ist, wird diese Kunst immer und immer wieder direkt mit den anderen Künsten verglichen, mit falscher Setzung der eventuell vergleichbaren Werte. Aber es kann nicht stark genug unterstrichen werden, daß da ein wesentlicher Unterschied existiert, der Vergleiche ausschließt, welche unter den anderen Künsten wohl angestellt werden können.

Wenn ich Dichtkunst und bildende Künste miteinander vergleiche, finde ich im Gegensatz zur Musik als denfelben Gemeinsames, daß ihr Material als ein stets vollständig gegebenes in menschlicher Wahrnehmung liegt: für den Dichter ist es die verstandesmäßige Welt der Begriffe; für den Bildner die sichtbare Außenwelt.

Das Gebundensein an dieses Material ist die weiteste Definition ihrer Äußerung. Was auch ein Dichter bezweckt zu leisten, welchen Teil des Universums er durch Schriftzeichen zu verewigen vorgibt, ob die ganze Außenwelt, ob seine innerste Seele, ob er den Menschen zum Objekt seiner Kunst macht, ob eine Stimmung, eine handlung, eine Erzählung, so hoch auch seine Intuition sliegt — ohne Worte, Säte mit Sinn, ohne Begriffswelt ist seine Kunst nicht denkbar, eine Kunst, die erst durch das Medium des aufsassenden Verstandes in tiesere und höhere Regionen des Gefühls, der Phantasie, dringt. Das Begriffsmaterial für die Dichtkunst leugnen, gäbe Irrsinn: etwas Schriftliches ohne Zusammenhang, mit einzelnen Worten ohne Sinn, begriffslosen Interjektionen.

Was auch der Maler bezweckt zu leisten, ob er auf

feinem Papier, seiner Leinwand, nur seine innerste Seele, ob sein Zimmer, ob er irgendeine Innenwelt oder Außenwelt, ob er den Fis-Moll-Quartsertakkord oder den Keuchbusten voraibt zu malen - etwas anderes als Bruchteile der sichtbaren Außenwelt kann er nicht zu Papier bringen: Linien, Sarben, Sormen. So wie die Entgegennahme jeder Dichtung darin beruht, daß man im Innern unwillkürlich frägt: "Was ist der Sinn?", so frägt man unwillkürlich beim Betrachten jedes Bildes: "Was stellt es vor?" Damit ist natürlich keineswegs die lette Ceistung des Künstlers bezeichnet, sondern nur das notwendige Mittelglied zwischen innerem Gesicht und Werk. Jene Fragen betreffen das Wesen der Kunftart respektive fallen mit ihm zusammen. Den Wert der Kunstleistung betrifft die Frage: "Was ist es mir. sagt es mir?" Jeder höhere Künstler will letten Endes seine seelischen Drange in bleibende Zeichen ummandeln. will seine Weltanschauung im Gleichnis aussprechen. Aber diese genannten Medien: Begriffswelt, Sichtbarkeitswelt leugnen, hieße den Begriff, die weiteste Definition "Dichten", "Malen" gang aufheben.

Jede dieser beiden Künste hat also zum stets bereiten Material die ganze Welt je von einer Seite aus gesehen. Fürwahr, keine enge Grenze!

Bu welcher Zeit auch ein Maler, ein Dichter geboren

war, er fand sein Material fertig vor.

Die Außenwelt lag dem sehenden Auge vor fünftausend Jahren gerade so offen und fertig da wie heute und in aller Zeit.

Ein Dolk, das seine Sprache hat, kann auch seine Dichtung haben.

So sind uns aus der antiken Welt, von untergegangenen Dölkern und aus versunkenen Zeiten, reise Werke der Dichtung und der bildenden Kunst überliesert, die heute noch sich nicht nur als Höhepunkte und Marksteine einer fremden Kultur darstellen, sondern auch für unsere — ganz andere — jezige Welt noch volles Leben haben, ja, vor denen wir staunend stehen. Ich brauche Beispiele nicht zu nennen — sie sind zahlreich und allebekannt.

Wie steht es aber mit der Musik?

Wir wollen gleich vorausschicken: der große, einschneis dende Unterschied, der sich nun bei dem historischen Übers blick herausstellen wird, kann für die ästhetische Bestrachtung nicht unbeachtet bleiben.

Wo auch immer der in die Vergangenheit gerichtete Blick hintrifft, finden wir nichts von musikalischer Kunft, was sich auch nur entfernt der hohen Vollendung vergleichen ließe, in welcher die Werke der anderen Künste gleicher Kulturepochen beute noch lebensvoll zu uns fprechen. Musiktheorien und Sniteme, Kunde von einigen Musikinstrumenten, — das ist das einzige von dem uns Überlieferten, was auf Pflege und Entwicklung der Musik als selbständiger Kunft hingudeuten scheint. In Jahr= tausenden nicht ein einziges in sich beruhendes Musikstück, ja nicht einmal eine einzige reinmusikalische Gestalt, etwa einstimmige Instrumentalmelodie ist in dem reichen Kunsterbteil der Alten vorgefunden worden. Denn die griechischen dürftigen Überreste und Bruchstücke von hymnen, Oben oder fonstigen Gefängen, die uns erhalten find, können nicht als Musik in demfelben Sinne von uns aufgenommen werden, in welchem wir Musik kennen,

und können nicht in Parallele gestellt werden mit Architekturen, Bildfäulen und Gedichten, ja Malereien aus frühester Zeit. Eng gekettet an das Silbenmaß des Wortes, ohne selbständiges Leben, berühren sie uns als das primitive Gestammel einer dienenden halbkunft. Uns sind diese Tone tot, uns fehlt vollständig der Sinn und Derstand für das Leben, welches sie dereinst gehabt haben mögen. Denn wahrscheinlich haben sie diefes einmal gehabt, zu ihrer Zeit, bei ihrem Dolke, im lebendigen Gebrauche. Die Musik der Griechen, desjenigen alten Dolkes, von dessen Kultur wir wohl am meisten wissen. hat das mit der Musik anderer alter Dölker oder unkultivierter Volksstämme - für uns - gemein, daß fie sozusagen nichts auf eigene Rechnung ausspricht, sonbern im Dienst des Canges, der Religion, des Krieges, des Silbenmaßes ihr Leben führt. Ob die griechische Musik mehr als Kunstmusik oder Volksmusik oder als beides in einer Art knofpenhafter Vereinigung angusprechen ift, vermag ich nicht zu entscheiden.

Die Spaltung zwischen theoretischer Spekulation und praktischer Musikübung war in der alten Welt und im Mittelalter bis zur Neuzeit sicher viel größer als in der letztgenannten Epoche. Dies alles wird uns fernerbin noch interessieren.

Woran lag es, daß nicht ein einziges großes musikalisches Werk, nicht ein einziger Musikername von dem Klang wie die Namen Phidias und Appelles, Homer und Euripides auf uns gekommen ist? Warum gab es keine musikalischen Ovide und Vergile, keinen komponierenden Kalidasa? Warum reimt sich der Begriff "Komponist" gar nicht zusammen mit dem Begriff der alten Welt

und des halben Mittelalters? Warum kennen wir in diesen Zeiten eigentlich nur Spieler und Sänger oder Theoretiker? Wir wissen es alle. Es fehlte die Welt des gesehmäßigen Zusammenklanges, der Mehrstimmigskeit, der harmonie.

Was alles ist aber hiermit gesagt? Was ist es, das uns hierbei zu denken gibt?

Wir haben uns darauf besonnen, daß in der Verbindung zweier Urelemente iede denkbare Leistung der Musik ausgesprochen und umidrieben ift; fie beißen Klang und Rhnthmus. Unter Einbeziehung der Möglichkeit des 3ufammenklingens der Tone muffen wir nun etwas bestimmter fagen: in der Jusammenfügung sowohl aufeinanderfolgender als auch zusammenklingender Cone. Damit ift aber auch gefagt, daß diese Leistung nicht ihre größte höhe erreichen kann, wenn ein Element (hier Klang) nur unvollkommen gegeben ift. Der einzelne Con ift zwar in der Natur gegeben: der singende Dogel, der sausende Wind, der fallende Wassertropfen produgieren ihn. Der Zusammenklang aber von Tonen ist in der Natur nicht gegeben. Es ift bedeutsam, daß der musikalischste Mensch nicht allein zweistimmig fingen kann. Die geordnete Welt des Zusammenklanges ist also ein Werk des Menschengeistes. Der künftlerische Mensch mußte fich das Element erft felbst schaffen und entwickeln, um nur das Material zu gewinnen, mit dem erst eine vollkommene Wesensentfaltung seiner Kunft möglich war; und zwar konnte es, wie wir uns erinnern, nicht etwa ein einzelnes Genie auf einmal leisten, fondern es war eine viele Jahrhunderte lange Arbeit einer gangen Völkergruppe, nur ein einziges Mal geleistet, so

lange die Welt steht, von der wir wissen. Es muß demnach ein monumentaler Sehler sein, diese aposteriorische Natur eines elementaren Wesensbestandteiles der abendländischen Musik bei irgendeiner tieseren ästhetischen Betrachtung der Musik außer acht zu lassen; sie muß zu vielen Erkenntnissen den Schlüssel liesern.

Wir wollen im folgenden von ihr ausgehen.

Ohne weiteres und mit Berechtigung können jeden Bildhauer, Dichter oder Maler des Altertums mit jedem des Mittelalters, der Neuzeit vergleichen; auch den, von dem wir kein Werk gesehen oder gelesen haben, dürfen wir prinzipiell mit jedem einer anderen Zeit in Darallele stellen, da wir wissen, daß hier das Derhältnis von Künstler zu Stoff dem anderen zu vergleichenden wesentlich entsprechend ift. hier wie dort sind die gegebenen Saktoren: das Talent als subjektiver, und je die Welt der Begriffe, der Erscheinungen als objektiver Saktor. Alle Entwicklungen und Derfälle jener Künste im Wandel der Zeiten find natürlich zugegeben; fie berühren nie den in Rede stehenden Wesenskern; fie bilden da und dort ein Auf und Ab, und so wie Individuen, so streben und altern, lernen und verkommen auch gange Dolker. Nie wird daher das Gefühl fich sträuben, die Einsicht verbieten, den Ascholos mit Shakespeare, mit Molière und Gerhart hauptmann gu vergleichen und alle aneinander zu meffen, fo verschieden die Cander, die Zeiten auch find, in denen sie gelebt haben. Aber entschieden wehrt sich das Gefühl, irgend. eine Dergleichung von Beethoven mit Terpander, mit hucbald von St. Amand oder Okeghem anzustellen. Wir würden eine solche als ganz unmöglich empfinden; und zwar nicht etwa nur zum Cächeln geneigt sein, wenn einer käme und sagte: "Okeghem ist ein grade so großer Komponist als Beethoven", sondern auch das Unzulässige des Dergleichs in diesem Falle überhaupt empfinden, wenn es hieße, Okeghem sei ein geringer, Beethoven ein großer Komponist.

Warum? Und warum können wir anstandssos Vergleiche von Beethoven mit Mozart, mit Spohr, mit Paissiello, mit Brahms machen?

Weil eben um 900 und 1450 die Mehrstimmigkeit noch nicht (geschweige in dem freien Begriff der harmonie) "fertig" war, und mit ihr noch nicht das dem Talent als objektiver Saktor gegenüberzusesende Material. Selbst der Größte jener Zeit mußte bloß Pionierarbeit leisten, eine Wissenschaft vervollkommnen; langsam bildete sich der Übergang vom Theoretiker zum Komponisten.

In der Tat sette sozusagen die Musik als Kunst in der ganzen Zeitspanne aus, in der sie die Arbeit zu leisten hatte, ihr Material zu schaffen. Während die anderen Künstler aller Zeiten ihr Material als ewige Mitgist bereit liegend fanden, an der sich die Begabung gleichsam sofort betätigen konnte, mußte der Geist der Musik selbst tief in den Busen greisen und der ringenden und drängenden Menscheit endlich das so lange vorenthaltene Kleinod herausgeben, den Teil seines Wesens, in dessen Besit die Musik zum erstenmal in der Welt als selbstherrliche Kunst auftreten konnte: Die Welt der harmonie.

Wie mangelhaft eine Musik ohne harmonie ist, davon pflegen wir uns deswegen meist nicht eine lebendige Vorstellung zu machen, weil wir unwillkürlich, auch bei ge-

legentlicher homophonie, eine harmonie dazudenken, oder fühlen, daß sie jederzeit parat ist. Es ist für unsere Gehirne äußerst schwer, wenn nicht unmöglich, sich eine wahrhafte homophone Tongestalt vorzustellen. Man versuche einmal eine solche heute sozusagen zu "komponieren". Als längeres, selbständiges Constuck, blok mit Rhythmus verbunden, ergabe es eine dunne Linie, deren Ceben, durch starke rhythmische Symmetrie eine Spanne lang erhalten, doch bald erschöpft wäre. - dürftig hilfsbedürftig. In Derbindung mit dem Wort ware eine absolute Einstimmigkeit eber erträglich, es wurde aber die Nebensächlichkeit das Abbängige. Dienende des Cons um so eminenter hervortreten. Immer jedoch wurde das Angebot der harmonisierung ein solches Beginnen unabweisbar und aufdringlich umschweben. Wenn wir uns recht hinein vertiefen, ahnen wir vielleicht aus der beutigen Unmöglichkeit, ohne harmonie musikalisch zu benken, ein Analogon zu dem antik-mittelalterlichen Unvermögen, mit harmonie zu musigieren und gewinnen aus dieser Vorstellung eine direktere Anschauung von der unendlich mühfamen, porwiegend theoretischen, viele Jahrhunderte langen Arbeit, die nötig war, bis man eine Terz als Terz, einen Dreiklang als Dreiklang empfinden lernte. Wenn wir aber begreifen wollen, warum das fo lange gedauert hat, wenn wir uns die gange Schwierigkeit und Größe der Arbeit vor Augen führen wollen, welche die Kunstmusik von etwa 800-1500 geleistet hat, so dürfen wir nicht nur das Problem der Mehrstimmigkeit allein und für fich ins Auge faffen, fondern muffen uns gang klar fein, daß es fich um ein viel schwierigeres handelte: dasienige der Mehrstimmigkeit untrennbar

verbunden mit der Fortbewegung. Erinnern wir uns an die Formeln im Anfang und scheiden wir noch einmal die Ur-Elemente. Der einzelne Ton war leicht mit dem Rhythmus zu verbinden: Klang (Einzelsklang) plus Rhythmus, Linie. Diese Art der Verbindung war jahrtausendelang die einzige Musik.

Klang plus Klang war der nächste Schritt. Iwar kann man sich die Linie auch hier nicht ganz wegdenken, aber doch beinahe. Denn, da bei den ersten hilflosen Dersuchen des zweistimmigen "Organums" der Rhythmus als ein ganz gleichförmiger und langsamer zu denken ist, also doch immer nur der einzelne Jusam menklang als das neue empfunden wurde, kann diese erste Phase der abendländischen Kunstmusik wirklich nur als dem Problem des Jusam menklanges gewidmet betrachtet werden.

Bis ins Riesenhafte, Schwindelnd-verwirrende aber mußte das Problem anwachsen, wenn man sich ein Zusammengehen von drei und mehr Stimmen in verschies den en Rhythmen vorstellte, und, da Stimmenzahl und rhythmische Kombinationen unbegrenzt sind, alle unsendlichen Möglichkeiten, die in diesen Gedanken lagen, dazu. Das vertikale und horizontale Prinzip vereinigt in höchster Ausbildung! Wie das kleine Einmaleins zum Cogarithmenrechnen verhielt sich die bloße Mehrstimmigkeit zu der Aufgabe, sie in Bewegung zu setzen. Mit der Einzeltönigkeit war auch der Rhythmus, die Linie, zu Armseligkeit und Abhängigkeit verdammt; durch das Spielen mehrerer Rhythmen gegeneinander gewann auch dieses Element Freiheiten und Selbständigkeiten, die ungeahnt und unbegrenzt waren. Wir fanden im Anfang,

daß die der Musik einzig mögliche Leistung in der Dereinigung von Klang und Rhnthmus besteht. Jum ersten Male, feit in der Welt Musik gemacht wurde, faben Musiker diese Leistung in ihrer Ganzbeit als Aufgabe por fich liegen: unbegrengte Mehrstimmigkeit, unbegrengte Mannigfaltigkeit der Rhythmen! Daß diese Aufgabe nicht etwa intuitiv musikalisch, sondern theoretisch-wissenschaftlich angefaßt wurde, daß im Anfang die Stimmen gegählt, der Rhnthmus berechnet wurde, wundert uns nicht mehr, wenn wir einmal die ungeheuerliche Neuheit des Problems begriffen haben. Die "Künste der Niederländer", die Spigfindigkeiten der Mensuralmusik maren mehr rhnthmische als klangliche Bemühungen. Die paar Intervalle, die gusammenklingen durften, der "cantus firmus" (ohne Thema ging's felbst damals nicht), der meist nicht felbst erfunden war, bildeten nicht das Interesse, sondern eher die Seffel und den Sporn der eigentlichen "kompositorischen" Betätigung, die in einem rechnerisch fundierten Untereinander= und Übereinanderschieben der Klanglinien bestand. Gemeinsame Beweauna der Stimmen — uns so etwas lächerlich Geläufiges das war der Triumph, die Errungenschaft von damals! Wir sehen kopficuttelnd auf diese Periode guruck, munbern uns über die Derrücktheit der Künstelei. 3ch muß gestehen, daß ich weder die tadelnden Stimmen begreife, die hochmutig diese alten Meister als von einer barbarischen Marotte erfaßt ablehnen, noch die Begeisterung der eingefleischten Musikhistoriker, wie 3. B. Ambros, der von so einer niederländischen Messe spricht, als wär's eine Nokturne von Chopin. Man muß icon durch ein icharfes historisches Mikroskop sehen, um an jener Musik etwas

wie Ausdruck zu entdecken. Sur unfer Geistesleben find diese Werke auf immer tot und abgetan. Schulhefte bebt man höchstens aus Dietät auf. Aber in die Schule muß man einmal gegangen sein. Und so muß man auch diese Zeit und ihre Art als eine Notwendiakeit auffassen. Diese Arbeit mußte geleistet werden; sie kann mit keiner anderen verglichen werden, die je eine Gesamtbeit geleistet hat. Man wird erinnert an den Willen der Natur, der den Kunsttrieb der Tiere leitet. Dielleicht war kein einziges Genie in dieser gangen Epoche - aber die gange Arbeit der Epoche mar genial. Der Genius der Musik selbst, der die Musikgeschichte macht, war der gebeime Ingenieur, der die Arbeiter im Dunkeln den Tunnel graben hieß, ju einem Lichte führend, in dem Gestalten leben konnten, die keine frühere Musik ahnen durfte. Welcher Stol3, jum ersten Male in der Welt den entscheidenden Schritt aus der homophonie heraus zu tun und fich den schweren Weg weiter zu bahnen! Welche Luft, die Musik gang für fich auf eigene Suge gu ftellen, fo, daß fie felbst das Wort, fonst ihre hauptstuge, verschlang, vergewaltigte, erstickte! Denn erst die Mehr = it im migkeit ist das in sich ruhende Gebäude, welches au der horizontal über der Erde schwebenden Melodielinie die vertikalen Grundpfeiler findet. So betrachtet, verstehen wir alles, und sehen mit Rührung auf diese alten "bochbedürft'gen" Meister, die, unbeirrt von den girrenden Stimmen der Welt um fich ber - denn diese fette niemals aus zu singen, wie ihr der Schnabel muchs - bei ihrer strengen und gelehrten Arbeit blieben, die doch einmal birekt in die Schönheit des Palestrina munden follte.

Was das Übers-Ziel-hinaus- und Ins-Kraut-schießen der

Berechnung und Künstelei von damals betrifft, so möchte ich noch folgende Bemerkung dazu machen: Die Überspikung, Forcierung, Übertreibung betraf nur eines der beiden Urelemente: den Rhnthmus. Es liegt nahe, anzunehmen, daß jene Schule des Glaubens mar, daß, wenn auch zu ihrer Zeit noch das Werk ihres Geistes als zu kompliziert und neu erschien, um unmittelbar verstanden und genoffen werden zu können, fo doch in viel späterer Beit einmal die Beschaffenheit des menschlichen Gehirnes ju leichtem und direktem Derftandnis diefer Tongestalten reif fein wurde. Die Geschichte lehrt, daß dem nicht fo ift; nie hat ein Gehirn, ein Geift, ein herz jene Monftrositäten verdaut; fie haben als Kunstwerke keinen Eigenwert; sie sind heute nicht nur tot, sondern sogar in gewiffem Berruf. Jest, am Anfange des 20. Jahrhunderts, find wir an dem Dunkt angekommen, wo die ersten Derfuche auftauchen, das andre Ur-Element, den Klang in gleicher Weise gu outrieren. (An neuen rhnthmi. fchen Monstrositäten fehlt es zwar auch nicht.)

Ob bloße Klanghäufungen, die heute kein menschliches Ohr anders denn als akustische Experimente auffassen kann, jemals, zu irgendwelcher Zeit als natürlich empfunden werden können? — — — — —

Doch weiter in unferm Gedankengang.

4\*

Während der gelehrte Mönch, der Magister, der geistliche Kapellsänger oder Kapellmeister langsam und stetig Stein auf Stein zum Gebäude der Polnphonie zusammentrugen, Jahrhundert auf Jahrhundert geduldig sich fortsetzend und wissenschaftlich fortschreitend, an einem Werk arbeiteten, blieb das Herz der Menscheit nicht ohne Musik, nicht ohne Melodie. Der Quell der Musik

teilte fich in zwei Strome, als die abendländischen Dolker sozusagen seghaft wurden. Die strenge mathematisch= wissenschaftliche Kunstmusik, von der wir sprachen, entwickelte sich von der Kirche ausgehend, und in ihrem Dienst. Die eigentlichen Künstler, die Künstlernaturen aber, das waren die Minnefanger, die Trouvères, die fahrenden Spielleute und Volksfänger. Sie kümmerten fich nicht um polyphone Bestrebungen; den Aufbau beforgte das Gedicht. Ihre Kunst war die der Alten: ein= stimmiger, vom Wort ausgehender Gesang, im Dienste des Cebens, der lebendigen Wirkung; sie forgten für den Genuß der Großen, für die Freude des Dolkes, für die Bedürfnisse des Gemüts. Wie weit sie mit dem jeweiligen Stande der musikalischen Gelehrsamkeit fühlung hatten, was fie für Tone zur Begleitung ihrer Gefänge auf ihren Instrumenten angaben, ob nur tonunterstükend, oder vorausahnend harmonisch, darüber können wir nur Vermutungen anstellen. Jedenfalls haben wir herzlich wenig von dem Golde, das dieser zweite Strom mit fich führte. Nicht eine Note von dem größten Inrifchen Genie des deutschen ausgehenden Mittelalters ift uns erhalten: von Walther von der Vogelweide; und er muß doch als höfischer Minnefanger seine "Tone" felbst aefunden haben; und man wäre doch fo begierig, zu er= fahren, wie diese Tone des Mannes beschaffen sein mögen, deffen Worte heute noch der Jahrhunderte spotten! Ich glaube, vor seinen Weisen würden wir traurig und ratlos stehen, wie wir vor dem wenigen stehen, was uns von dieser Kunstart aus jenen Jahrhunderten wirklich bekannt ist, und stehen murden por dem, mas sonst noch verloren ift. Wir können uns in diese Gebirne

nicht mehr hineinversegen, aber das wissen wir aus der Kenntnis des heutigen Melodiebegriffes, daß er von dem damaligen wefensverschieden ift. Die Sonthese Einzelton-Rhnthmus, die durch Jahrtausende die einzige Musik war, ist zwar als erste natürliche Tongestalt von immer gleichbleibender Bedeutung für das Wefen der Musik. Aber grade im Vergleich mit der absoluten homophonie gewinnen wir die wahre Erkenntnis von der Sprache, die eine echte Melodie im Sinne des nachkontrapunktistischen Zeitalters spricht, die ihre Dollkommenheit und Ausdrucksfähigkeit, ihren melodischen Sinn, selbst wenn sie "homophon" auftritt (wie etwa die Bachichen Sugenthemen oder die Wagnerschen Ceitmotive), erst durch die harmonie erhalt, wie fie ja ohne die Erkenntnis der harmonie noch nicht entstanden war, noch entsteben konnte. Die höfische und Dolksmusik unseres Mittelalters ist insofern der Kunft beizugählen, und mit der ausgeübten Musik der Chinesen, Inder, Araber, alten Griechen, fo wie derjenigen unkultivierter Dolksstämme zu vergleichen, als fie, wie diese, für die Dolksfeele einen Caut bilden mochte; aber sie bleibt in den Kinderschuhen, fie ist nur eine Ahnung von Kunft, sie gewinnt nicht die objektive Gestalt für andere Völker und Zeiten verständlich zu fein; fie geht nicht über die Grenze des Candes hinaus und vergeht mit diesem. find diese alten Gefänge mit ihren Wirkungen - ja angeblichen Wunderwirkungen - verweht und verblüht; das meiste, was noch von ihnen erhalten ist, ist in den alten Messen der Kontrapunktisten als "Tenor" zu finden, versteinert, wie die Kröte im Block. Die Jahre der Homophonie waren gezählt; die langsam und sicher fort=

schreitende Kontrapunktik grub ihr das Grab, indem sie sich gleichzeitig von ihren Weisen nährte.

Wir sehen hier, in diesem merkwürdigen Custrum, die beiden Sähigkeiten der Musik, die wir als die ihr einzig möglichen bezeichnet haben, in ziemlich sauberer Scheidung in größtem Maßstabe geschichtlich ausgeprägt: Die freie herzenskunst, nach antiker Weise, mit Orpheus als Urvater, der durch Gesang und Saitenspiel Menschen und Tiere bezauberte, mit dem Ton als hauptsache, und dem Willen zur Gemütserregung: Musik als Empfindungsausdruck. Und die polyphone Kunst, von den ersten Singeschulen, der ersten Zweisstimmigkeit an bis zu den kompliziertesten Sinessen der Mensuraltechnik: Musik als Architektonik, mit dem Willen zum Messen, zum Bilden und Bauen.

Wir wollen nicht außer acht lassen, daß das Zusammenfließen der beiden Strome im 17. Jahrhundert ein Ereignis war, wie es noch keine Kunst, kein Zeitalter erlebt hat. Es ist, als ob ein Licht angeht, ein Welt an= fängt zu blühen, ein Schmetterling der Puppe entschlüpft; als ob zum ersten Male sich Buchstaben zum sinnvollen Wort zusammenfügen, oder im Kopf eines jungen Komponisten der erste musikalische Gedanke auftaucht. Don da ab erst reicht lebendige Musik zu uns hinüber. Die vollkommene Snnthese: Dielklang - Bewegung, unbegrenzte Polyphonie — unbegrenzte Polyrhythmik war hier erreicht. Alle Möglichkeiten und Kräfte beider Elemente waren nun hemmungslos entfaltet und zugleich zu übersichtlichster Ordnung gebunden. Begriffe, die es porher in diesem Sinne nicht gab, waren geschaffen ober unaufhaltsam unterwegs, wie: harmonie, Melodie, Begleitung, Takt, Form — alles Durchdringungen und Isolierungen, mannigfaltigste Kombinationen jener zwei Elemente. Die Musik konnte nun eine eigene, ihre Sprache sprechen, war eine wirkliche Kunst, eine selbständige Kunst, eine neue Kunst; sie, Aschenbrödel und Cordelia, war nun dasselbe, was ihre Schwestern waren — war mehr.

Inwiefern mehr?

Aus dem Dorhergehenden ist die Antwort abzuleiten. Mit der Erfüllung jener vollkommensten Synthese, die wir unter dem Begriff des neuzeitlichen (nachmittelalterlichen) Musikstiles als Einheit zu denken berechtigt sind, war der Musik das gegeben, was die anderen Künste a priori batten: ein im Sinne der Erzeugung des freistehenden Kunstwerkes gedachtes bleibendes Supplement aur subjektiven hälfte, der menschlichen Begabung, nämlich das geistige Material; aber mit einem groken Unterschied: dem bildenden, dem Augenkünstler liegt sein geistiges Material von der Erkenntnisstufe an parat, wo nach der bloken Sinnesempfindung die bewußte Wahrnehmung (Apperzeption) eintritt, also bei der jedes normalen Menschen, wo und wann er lebt. Dem Dichter von da ab, wo die in Begriffen aufgefaßte Außenwelt sich in die Sprache niederschlägt; also auch eine Stufe jedes, dem ersten vorsündflutlichen Stadium entrückten Menschentnpus. (Der Abstand zwischen Dicht= kunst und den bildenden Künsten erhellt hieraus, wie nebenbei gesagt sein soll.) Das entsprechende geistige Material aber der Musik ist nur, wie wir saben, dem europäisch=abendländischen Menschen der (etwa) letten drei Jahrhunderte eigen; nur ihm von allen Menichen,

die unfres Wiffens die Welt bewohnten: denn - dies bürfen wir nun bestimmt und begründet aussprechen -: das geistige Material des Komponisten ist nicht etwa der Con, sondern die Congestalt. Diese ist das biologische Erbe des Werkes eines bewuft-unbewuft arbeitenden künftlerischen Menschengeistes, nur für den Künstler gedacht und gewollt. Und bier liegen die ungeheuren Unterschiede: das geistige Material der anderen Künste ist ein allgemein menschliches, für jeden Menfchen gleiches; die dichterische, bildnerische Begabung macht es erst zu künstlerischem Stoff. Der Künstler steht ihm gegenüber, bearbeitet ihn sozusagen direkt; fein Produzieren ist somit ein - sehr boch aufgefaßtes -Bearbeiten. Der Komponist aber, als der schöpferische Musiker, steht seinem geistigen Material nicht gegenüber, als einem jedem Menschen zugänglichen Rohstoff. Er trägt es in sich; sein Produzieren besteht darin, daß er die pollkommene Sonthese, die wir eben als Werk der Allgemeinheit makrokosmisch sich entwickeln saben, mikrokosmisch individuell immer neu aus sich heraus als Tongestalt erzeugt. Der geniale Komponist ist somit der eigentliche und einzige Schöpfer unter allen denkbaren Künstlern. Der Philosoph, der Dichter, der Bildner produziert, ichafft, indem er an die gegebene Außenwelt mit einem besonders starken Gefühl der Erfassung berantritt - wir nennen es Talent, Genie - und sie durch seine Anschauungsweise in ewige Bilder zwingt. Dies ist ein Prozeß des "Bearbeitens" - kein Beispiel wird dieser Definition entrinnen können. (Ohne daß man sich an das Wort "Bearbeiten" zu stoßen braucht; es muß gebraucht werden, um das einzigartige Wefen des

musikalischen Kompositionsprozesses, vielmehr Konzeptionsprozesses, sich davon abheben zu laffen.) Der Komponist hat keine Außenwelt als Stoff, sondern nur sein Gefühl. Er schafft aus dem Nichts. Daß der bloße "Con" nicht sein Material ist, glaube ich hinlänglich klargemacht zu haben an der Aufzeigung deffen, was er jahrtausendelang geleistet und nicht geleistet hat: erst feine Potenzierung, feine Werdung gum gesehmäßigen Congebäude (harmonie), die ohne jahrhundertlange gemeinschaftliche Arbeit nicht möglich war, bedeutete die Reife des geistigen Materials. Die Rolle, die bei jenen anderen Künstlern die ins Unendliche ausgedehnte, stets daseiende aanze Aukenwelt als Materie spielt, spielt bei dem Komponisten die als kleinste Einheit zusammengeprefte Tongestalt (also eine Innenwelt), die nicht nur die vorhin oft erwähnte Synthese der Urelemente der Musik bedeutet, sondern noch eine zweite: die von Subiekt und Obiekt: das geistige Material ist hier schon eine menschliche Leistung. Bei jenen bedingte die formung, die Gestaltung, das Beginnen und Endigen eines Kunstwerkes eine Begrengung des Ewigkeitsmaterials, gleichsam ein willkürlich irgendwo einsekendes Ausschneiden und Einrahmen eines Bildes aus der unendlichen Bilberkette der Welt. Bewegung von außen nach innen, ein Ans-Bergdrücken der Welt. Bei dem Komponisten ein junger Begriff! - bedeuten fie eine Ermeiterung, Entwicklung des Zeitlichkeitsmaterials, eine Abhaspelung eines Knäuels, eine Auflösung eines Tropfens Effeng, einen souveranen Anfang mit in ihm liegenden Ende. Bewegung von innen nach außen: Projigierung des Bergens in die Welt.

Im allgemeinen und soweit ich je Urteile hörte, wird die ichöpferische Betätigung der anderen Künfte direkt in Darallele gestellt mit der des ichopferifchen Musikers, welche wiederum im wesentlichen als Erfindung von Melodien aufgefaßt wird. Ich glaube klargetan zu haben, daß dies eine täuschende Dergleichung, eine falsche Werte-Sekung ist. Wenn man dem bisher Entwickelten gugestimmt hat und festhält, was geistiger Stoff (objektives Material) gegenüber dem ichaffenden Subjekt ift, fo wird man ferner gugeben, daß der ichopferischen Tätigkeit der nichtmusikalischen Künfte als adaquate Parallele in der Musik gegenübergestellt werden muß: die nach gegebenem Material, dem musikalischen Thema, erfolgende Schöpfung, Komposition des gangen Conftuckes. In dem eigentümlichen, einzigartigen Um. stand, daß in der "kleinen Einheit" menich = liche Leistung objektives Material wird. mit ihm gufammenfällt, daß der mufikalifche Einfall einerfeits lette und höchfte Ceistung, andrerseits, im Sinne der "Gestaltung" des Constückes - ich nenne es Derlauf - nur Material, Robstoff ift, dar: in liegen alle Rätsel der Musik als Kunft, zu deren Cösung das historische Entstehen, die aposteriorische Natur der harmonie, einen Schlüffel gibt.

Bei obiger Werte-Setzung stimmen wirklich alle Dergleichsmomente: Charakter der "Bearbeitung" im höchsten Sinne (nur mit der oben bezeichneten, gewissermaßen umgekehrten Richtung), individuelle Auffassung des Materials als schöpferische Wurzel des Kunstwerks, Irrele-

vanz des Themas hier wie dort. Darüber hinaus hat aber die Musik das Eine, Unsägliche, was nur sie hat: die freie Schöpfung eben dieses Materials selbst: den genialen musikalischen Einfall.

Davon gleich mehr; erst mussen wir zur vollen Klarheit über das Wesen des musikalischen geistigen Materials, welches ich "Tongestalt" genannt habe, gelangen.

So wie es Irrfinn ware, den Bildner jeder Art ohne Sichtbarkeitswelt, den Dichter ohne Begrifflichkeitswelt zu denken, so ist es Irrfinn, den Komponisten ohne "Tongestalt" zu denken. Nur muß - fo felbstverftandlich es ist und um absichtliche und unabsichtliche Mikverständnisse gleich zu erledigen - gesagt werden, daß hierunter nicht nur ein etwa am Anfang stehendes markantes, so oder so beschaffenes, irgendwie bestimmtes Thema gemeint ist, sondern nur ausgesprochen werden, daß ein Wegdenken des "Themas" aus der Musik als Kunft ichlechthin unmöglich ift, ein Denkfehler ift. 3ch muß bier wiederum auf den betreffenden Teil "Grundfrage der Operndichtung" verweisen; ich habe dort, als den pragifesten Ausdruck, "die kleine Einheit" gebraucht; es kann also das sein, was wir "Thema", "Einfall", "Melodie", "Motiv", "Stelle" (etwa "schöne Stelle"), "Figur" usw. nennen. Dor allem ist es aber zunächst für das Wesen des Materials als foldem, von dem wir hier reden, gleichgültig, ob es etwa wertvoll fei oder nicht; fo wie jenes andre Geistesmaterial ja auch für feine Künftler-"Bearbeiter" jenseits von Wert und Unwert steht. Was ist nun aber so eine kleine Tongestalt gegenüber der gangen Welt, wie sie den anderen Künsten als ewiger Stoff gur Derfügung ist, einem Robstoff, von dem man ichlieklich sagen kann: "und wo ihr's packt, da ist es interessant", eine ge= waltige hälfte, die der anderen nur die Schöpfung in Sorm einer "Auffassung" übrig läßt, allerdings einer Gefühlsauffassung, deren magische Kräfte zu erörtern bier nicht der Plat ist? Was ist dagegen so eine kleine "Congestalt"? Was ist sie überhaupt, diese Welt, aus der der Komponist seine Gebilde formt, seine Sormen bildet? Wir fassen ausammen und geben weiter: Die Sonthese Con-Linie sich wähle als Bewegungsbegriff das Wort "Linie", weil es die fonst als Gegenfate gebräuchlichen Begriffe Rhythmus und Melodie in sich begreift] ist die einzige Ceistung der Mufik. In der urfprünglichsten form des Einzeltones konnte fie keine felbständige Kunft ergeben, blieb sozusagen felber immer Stoff, am Wort klebend, ohne form und Ceben. Erst die in der Zeit künstlich errungene Welt des Dielklanges schuf Beistesmaterial im Begriff des musikalischen "Themas"; denn gerade so direkt und unmittelbar wie die Dereini= gung von Einzelton-Linie von je erzeugt werden konnte, kann der Musiker der letten Jahrhunderte die Dereinigung von harmonie (Con plus Con) und Bewe= gung derfelben (Cinie plus Cinie) erzeugen. Alfo nicht bloß ein Akkord kann als Inbegriff der Errungenschaft des harmonie-Zeitalters, als vollgültiger Ausdruck der aposteriorischen Natur des musikalischen Beistesmaterials angesprochen werden, sondern ichon eine akkordliche Tongestalt, die zugleich Dielklang und Bewegung ist, also das "Thema", und sei es die primitivste Kadeng. Denn wir haben, wie wir faben, die "Beweaung" gleich mitgelernt. Den Begriff "musikalisches

Thema" danken wir der genialen Leistung der Gesamtheit vergangener Epochen; jeder Musiker, der kompositorisch unbegabteste, kann ein "Thema" herstellen (so wie jeder Saie heute ein Orchesterstück unfrer Zeit versteben kann. während es dem gelehrten Sachmusiker vor 400 Jahren unverständlich ware, wenn man ihn es boren laffen könnte). Was für ein Thema das ist - das ist eine andere Frage, die hauptfrage, die einzige, die Frage aller Musik! Die Frage nach dem genialen Einfall. Denn nun sind wir angelangt bei dem Wert jener Synthese, Tongestalt, deffen Bedeutung uns nun nicht mehr irrelevant sein kann. Wir haben veralichen: T. Außermusikalische Künste: Einseten der icopferisch=bearbeiterischen Tätigkeit nach gegebener all= gemeiner Begrifflichkeits- und Sichtbarkeitswelt, dem unendlichen, unbegrenzten Allgemeinaut des II. Musik: Einseken der entsprechenden kompositoris ichen Tätigkeit durch Entwicklung, Gestaltung des Conftückes bei gegebener "kleinster Congestalt", der künftlich erzeugten und ererbten Menschenschöpfung. Wie bedenklich armselig, begrenzt dieses Material gegenüber jenem universalen, wenn nicht in den Wert dieses gegebenen Saktors der Gleichung fich alles retten würde, was die Musik zu der wunderbaren Kunft macht, die fie fein kann. Der Protest, der sich bei manchem vielleicht hier bei dem Wort "entsprechenden" regen mag, zeigt nur, ohne die Logik der Gleichung erschüttern zu können, das Gefühl für die Wichtigkeit des Einfalles, als Ausgangspunkt einer jeden Komposition.

Sür — (oder vielmehr gegen) alle die, die in der musikalischen "Gestaltung" alles, in der "Erfindung"

nichts sehen, d. h. die Art, den Wert des Einfalles als gleichgültig hinstellen, sei die an dieser Stelle erworbene Erkenntnis besonders betont und darauf hingewiesen, was Musik wäre als bloße "Gestaltung". Zunächst, wenn man ihr den zu gestaltenden Faktor der "Erfindung", der "Tongestalt" ganz nähme, wäre es dasselbe, als wenn man den anderen Künsten die ganze Welt nähme— Irrsinn! Nimmt man jenem Faktor nun den Wert, so nimmt man ihn der ganzen Musik; denn "bearbeiten", "gestalten" kann man nur eben jenes Material; in dem Augenblick, wo man dessen "Bearbeitung" verläßt, muß, der Natur der Musik nach, ein neues Material— nicht etwa im Sinne eines neuen Formschemas, sondern erakt im streng logischen Sinne — eintreten.

hier, also in dem Wert dieses gegebenen Saktors der Gleichung, ist ein Aquivalent gefunden gu der Bedeutung des anderen Saktors, hier liegt das "mehr", das ich porbin meinte: bier ist eine Möglickeit für die Musik, den gewaltigen Dorsprung, den die anderen Künste durch die Ewigkeits= und Allgemeinheitseigenschaften ihres Beistesmaterials haben, nicht nur einzuholen, sondern in bestimmtem Sinne zu überholen; hier liegt ein Schöpferakt vor, den die anderen Künste nicht kennen. Wenn wir die einzige Leistung der Musik in der oft erwähnten Synthese seben, so ist diese gorm derfelben: der echte musikalische Einfall, als sinnvolle Sonthese, die höchste Leistung; denn in ihm verbinden sich die Elemente auf besondere Art, gewissermaßen untrennbar, wie bei einer chemischen Derbindung, und ergeben das, was man in anderen Gebieten "einen Sinn" nennt; er fpricht etwas aus; direkt, in seiner Sprache, nicht gleichnisartig, wie es des Verlaufes einzige Möglichkeit ist. Er ist das, was der liebe Gott meinte, als er die Musik erschuf.

In oben erwähnten früheren Schriften habe ich Gedanken über jenen Begriff geäußert; in zahlreichen
publizistischen Darstellungen werden dieselben verdreht
und soll zugleich ein Strick gedreht werden meinen Erkenntnissen und wohl auch zum Teil meiner Musik.
Ich will mir einige notwendige Widerlegungen auf den
IV. Teil aufsparen und an der hand derselben die Untersuchung vervollständigen, um diesen III. Teil nicht mit
Polemik zu belasten.

Denn hier ist die Stelle, wo man des trockenen Tones nun fatt fein und - fcwärmen darf! - ich finde kein anderes Wort. Mag es in der jegigen Zeit als ein überwundener Standpunkt gelten, für eine ichone, eine wahrhaft geniale Melodie zu schwärmen, ich sage: bierfür nicht fähig ju fein heißt die Sprache der Musik nicht verstehen; ferner fage ich: fie erklären wollen ist ein dilettantisches Unternehmen. Wenn wir vor etwas Unbegreiflichem stehen, das unferer Erklärungen fpottet, lofen wir gerne die ftrenge Solge der Gedanken, ftrecken die Waffen des Verstandes und geben uns vollständig gefangen, wehrlos aufgehend im Gefühl. So kann man eigentlich bei einer echten musikalischen Eingebung nur ausrufen: "Wie schön ist das!" Alles nähere, jedes Wort in der Richtung von "warum" verringert den Eindruck, beleidigt die Geistererscheinung, gerstört den "hauch" des "Gedichts".(3) — Wohl ist in jeder Kunst das Cente und Innerste etwas Inkommensurables, aber dennoch bietet das Stoffliche der anderen Künste eine Art Geländer, an das sich das Urteil halt, einen Ariadnefaden durch das Cabnrinth der Bruft, eine hintertur jur Werkstatt des Schaffenden. hier bewährt sich wiederum die Werte-Sekung obiger Gleichung. Man hat bei dem Derlauf eines Constuckes nach gegebenen Themen (dem also, worin heute der Begriff "komponieren" für viele als erschöpft gilt) dieselbe handhabe, ein Cob ju begründen, wie bei einer Dichtung, einem Bilde. Man kann in einem fehr weitgehenden Mage zeigen, was der Komponist aus dem Thema oder den Themen "gemacht" hat, wie bei ihm die Sorm, und was man sonst noch will, behandelt ist; gerade, wie man bei den anderen Künsten am Bilde der Welt einen Makstab hat für jedwedes Kriterium. Man könnte Shakespearische Charaktere nicht bewundern, kennte man nicht anderweitig Menschen; man könnte nicht entzückt sein von einer gedichteten ober gemalten Abendlandschaft, kennte man die durch sie erzeugten Stimmungen nicht ähnlich aus der Natur. Sur folde, die besonders ichwer begreifen ober begreifen wollen, bemerke ich hier ausdrücklich, daß es fich nicht um Nachahmung, im Sinne von Plato, handelt, fondern um Begiehung. Bei dem tollsten, phantastischen Zeug wird das: "So was gibt es nicht!" ent= weder Cob oder Cadel, aber immer Begiehung auf das, was es "gibt", ausdrücken. Dagegen bei fo einer Melodie schwebt man gang in der Luft. Ihre Qualität kann man nur erkennen, nicht demonstrieren; über sie gibt es keine auf intellektuellem Wege zu erzielende Einigung; man versteht fich in dem durch fie empfundenen Entzücken oder nicht; wer da nicht mitmachen kann, gegen den find keine Argumente vorzubringen und gegen dessen Angriffe ist nichts zu sagen, als die Melodie zu spielen und zu sagen: "Wie schön!" Was sie auspricht, ist so tief und so klar, so mystisch und so selbstwerständlich wie die Wahrheit. Das Solgende also spreche ich nur zu einer kleinen Gruppe, nämlich solchen, die noch Sinn für die Qualität einer Melodie haben und haben wollen — ein Sinn, der uns seit Iahrzehnten mit stark zunehmendem Erfolge ausgetrieben wird.

Wir alfo, die wir diesen Sinn noch haben, lagt uns mutia schwärmen! Wir schlagen auf: Kinderfgenen von Schumann, Nr. 7, "Träumerei". Jedes der kleinen Stucke dieses Opus ist ein musikalisches Gebilde von feinem Reig, Doesie, Musikalität und por allem personlichster Eigenart; aber wer, der die Ursprache der Musik versteht, erkennte nicht, daß diese "Träumerei" gang einzig hervorragt durch die Qualität der Melodie. Wer sie nicht versteht, für den ist's ein Stückchen in Liedform mit Tonika, Dominante, Unterdominante und den nächstliegenden Tonarten - ohne irgendwelche Abweichung vom üblichen, soweit es in den Elementen liegt; keine harmonische Neuheit, keine rbnthmische Sinesse. die Melodie durch den Dreiklang aufsteigend, "für Klavier ju zwei handen". Aber für uns Wiffende, welch ein Wunder der Eingebung! Was ist darüber zu fagen, das dem, dem diese Melodie, die zugleich das ganze Stück ist, wo Einfall und Sorm fast zusammenfallen, nicht "durch und durch" geht, das Verständnis erschließen könnte? — Nichts. Ich kann von dem Abel der Tonsprache reden, von dem absolut Vorbildlosen, Tief-perfonlichen, Ur-eigentumlichen der Melodie, dem Deutschen, Zarten, Traulichen derselben, — es ist, als ob die Worte

vor den Tönen im Kreis herum flöhen, sie können addiert alle nicht entsernt sagen, was die Melodie selbst ausspricht. Der Titel gibt einen leisen hinweis für die Stimmung, der noch besser verständlich wird, wenn man sich vorstellt, daß es nicht die Träumerei eines Kindes (also nicht eigentlich in die "Kinderszenen" gehörig) und zweitens eine "Träumerei", nicht etwa eine "rêverie" ist, — ein sinniges, ernstes, tief sich verlierendes, seinseeliges und doch kräftiges Gefühl, etwa wie der auf die hand gestützte bekannte Schumannkopf ahnen läßt. Bis ins Unbegrenzte ließe sich in dieser Weise weiter — schwärmen, ohne den Zauber dieser Musik mit Worten zu beschwören; es ist ein Tropsen Musik aus tiesstem Quell; wir sind auch musikalisch verkommen und verloren, wenn wir uns dieser Schönheit entwöhnen.

Eine andre Zaubergestalt: das G-Dur-Sätchen "moderato" beim Auftritt der Sanger im Cannhausermarich. Eine gang andere Welt. Keine "absolute" Musik. Oper; formell das "Trio" eines Mariches; ebenfalls keine Erweiterung der musikalischen Elemente, nichts "Neues". Tonika, Dominanten, nächstliegende Tonarten, einfachstes Saggefüge. Chemals gab es im Cannhäuser keine "Melodie"; man hörte fie nicht, hörte also auch diese nicht; man wollte fie noch nicht hören, wie man fie heute nicht mehr hören will. Sur die, welche die Sprache der Musik versteben, aber sagt sie heute wie Anno 1847, unberührt von allen Wandlungen des Lebens, Unfägliches aus; so wie sie mir, unberührt von allen Wandlungen meines Lebens, vom ersten Kennenlernen in meiner Knabenzeit bis zum heutigen Tage dasselbe Ergreifende gefagt hat. Wenn ich versuche zu umschreiben, was dies ift, wird es nur ein Stammeln fein, denn es handelt sich um Musik, fern von allem Malerischen, aus tiefstem Urquell geflossen, wie beim ersten Beispiel, also den Worten unnahbar. Desto deutlicher aber und gemiffer als alles ist die Wirklichkeit der Empfindung. Ich habe bei diesen Tonen das direkte Gefühl eines bestimmten deutschen Mittelalters; es ist, als ob die Idee einstigen höfischen deutschen Wesens und Cebens hier in diesen wenigen Takten eingefangen wäre. Ich war ja nicht dabei, aber es ist mir, als ob ich ein deutliches Bild davon hätte, welches mir eben aus diesen Tonen wiederklingt; ich werde alt, aber diese Melodie trifft mich so jung und ich sie so jung an, als ich sie zum ersten Male kennen lernte, und ergreift mich mit derfelben geheimnisvollen Gewalt, wie je. Was fühle ich da alles, sehe ich! Weltlich-fromme Sestlichkeit, treue deutsche Augen, Gehaltenheit, Reinheit, Einfalt, Grazie, Zeremoniell - - (ohnmächtige Worte!) — und über allem liegt es wie ein Wort: "Cängstvergangene Zeiten" - - - wahrscheinlich war nie ein Sest so schön wie dieses G-Dur-Moderato aber fo verhält fich die Idee gur Wirklichkeit.

Über ein drittes Wundergebilde noch möchte ich meine Anschauungen und Empfindungen äußern. Dieses soll aber eines sein, bei welchem auch der Derlauf eine Rolle spielt, also eine größere Komposition; eine ganze Sinsonie: die Pastorale von Beethoven. Um aber den Gedankengang dieses Teiles nicht allzusehr zu unterbrechen und aufzuhalten — denn das darüber zu Sagende wird natürlich entsprechend länger werden — bringe ich diesen Absah abgesondert im Erkurs. (1)

In diesem dritten muß nun auch die Rede sein von der

Architektonik der Musik, also von der zweiten der anfangs benannten Sähigkeiten ihres Wesens, mahrend bei den zwei ersten Beispielen deutscher Melodie als geichlossenen "Inrischen" Stückchen (bei denen alles, was Derlauf ist, gang von einem Einfall aufgesogen wird, nur aus ihm eigentlich besteht), von dieser kaum die Rede fein konnte. Diese waren nur Ausdruck, die eine Sähiakeit der Musik. Bei der geschichtlichen Betrachtung verglichen wir beide mit zwei Strömen, die gusammenflossen, und, als die Zeit im siebzehnten Jahrhundert erfüllt war, eine neue Kunft, unfere Musik ichufen. Nunmehr können wir die beiden Ströme, Ausdruck und Architektonik, wie wir sie der Kürze halber benennen wollen, in den einzelnen Individuen als Begabungselemente wiederfinden. Es sei bier befonders betont, daß unter Architektonik nicht etwa der engere Begriff der iconen Regelmäßigkeit gemeint fein foll, sondern, wie aus allem Dorhergehenden hervorgeht, jeglicher Aufbau überhaupt, und da "Aufbau", in der Musik als zeitlich bewegter Dorstellung nur bildlich gemeint sein kann, etwa: Be= wegungsgestaltung. Unter Ausdruck jedoch möchte ich ein nahezu unbegrenztes Seld der Empfindung verstanden wiffen. Selbst, als in homophonen Zeiten, "Melodie" noch eine dunne Linie war, muß das Phanomen einer sinnvollen Tonfolge auf Zeit und Dolk im Sinne einer Gefühlsoffenbarung gewirkt haben. Nach der genugfam besprochenen Metamorphose der Musik gur fouveränen Kunft, wo die wahre Melodie gleich zusammen mit der harmonie und dem rhnthmisch verzweigten Stimmengewebe gur Welt kommt, dürfen wir auch die Sähigkeit deffen, mas fie ausspricht, ihren Empfindungsausdruck, entsprechend höher, also unendlich höher, annehmen.

In der Tat wird das bis ins Mystische gehende Ausbrucksvermögen der Musik, welches nur — wie gezeigt — in dem ihr einzig unter allen Künsten angehörenden in Rede stehenden Phänomen liegen kann, bezeugt durch den Unterschied im Gefühl gegenüber Musik und anderer Kunst, bei gleichem Derständnis, durch den userlosen Enthusiasmus, den nur Musik, bei günstigem Zusammentressen der Saktoren, hervorzurusen imstande ist, durch die isolierte Stellung, die ihr von je und immer wieder — mit oder ohne Begründung — zuerkannt worden ist. Als ein Beispiel und Repräsentant dieser Anschauung möge das Schillersche Distiction (Zeugnis eines Dichters!) gelten, von der Seele, welche nur Polhymnia ausspricht; man kann von einem Epigramm nicht erschöpsende Korrektheit erwarten; richtig verstanden, trifft es den Kern.

Als Begabungselemente, sagte ich, kann man die beiden Sähigkeiten der Musik: Ausdruck und Architektonik, im Individuum wiederfinden; indem nämlich eines immer vorwiegen wird, in Komponistentypen: Bei diesem mehr die Gabe, Melodien zu ersinden, Einfälle zu haben, im Ausdruck zu schwelgen, und sich dabei eigentlich zu erschöpfen. Bei anderen, mehr die Gabe, Material zu verarbeiten, große Formen zu schaffen, in der Bewegung zu schwelgen. Die ersteren wären demnach mehr die Erben der oben beschriebenen Volksund Minnessänger, die letzteren die Erben der gelehrten Sucher und Arbeiter (s. o.). Ia, man könnte auf Grund dieser Elemente eine neue Einteilung Romantiker—Klassiker wagen, etwa in der Art, daß man von dem Romantiker nur jenes

eine verlangte, aber im eminenten Sinne, vom Klaffiker dagegen beide Sähigkeiten seiner Kunft, gleichmäßig verteilt. Wüßte man nur, was man fich unter "Klaffiker" ju denken hat! Ich habe noch keine beffere Definition davon finden können, als die, daß ein Klassiker ein aufgeführter Komponist ist, der erstens tot, zweitens lange tot, und drittens fehr lange tot ist: denn noch nie ist ein Mensch zu Cebzeiten Klassiker genannt worden, außer ironisch. Wohl aber find die Werke unfrer Klassiker als romantisch bezeichnet worden.(4) Dieser Unterschied wird also mehr oder weniger an den Worten bangen bleiben. - Dagegen halten wir an unferen zwei Wefensentfaltungen der Musik fest, auf die fich jede fie betreffende Einsicht guruckführen laffen muß und prüfen unsere Untersuchung, sie damit fortsetend, an der Cehre jenes Denkers, an dem kein Denken über irgendein Gebiet vorbei kann: an der Schopenhauers. Ich fage gleich, daß ich keineswegs in die mir nur amufant erscheinende Kaste der Schopenhauer-Derbesserer einzureihen bin, die fich damit befaßt, in dem Werke des großen Philosophen angebliche Widerfprüche aufzudecken. Dielmehr ftebe ich, wie in allem meinem Urteil Juganglichen, so auch in der Frage der Afthetik der Mufik, auf feinem Boden. Es wird sich zeigen, daß seine Cehre zu allem, was etwa eine Erweiterung, Spezialifierung und Dervollkommnung bebeutet, Raum und Möglichkeit läßt, da eben die Grundlage richtig ist.

Ich muß natürlich die Kenntnis der betreffenden Stellen bei Schopenhauer voraussetzen, besonders W. a. W. u. D. I. 3. Buch, II. Ergänzungen zum 3. Buch und Parerga und Paralipomena II, Kap. XIX. Die zitierten Seiten-

zahlen beziehen sich auf die Frauenstädtsche Ausgabe, Brockhaus 1916.

Es ist aber unmöglich, sich in dieser Frage mit Schopenhauer auseinanderzusetzen, ohne einen anderen Philosophen mit einzubeziehen, nämlich Plato und beffen Ideenlehre, weil Schopenhauer direkt auf diefer Cehre aufbaut und fie fo zu der feinigen macht; ich übernehme fie infolgedeffen, soweit fie die Kunft angeht, ebenfalls hier, ohne meine Stellungnahme zu ihr im übrigen zu verraten. Summarifch fei noch vorausgeschickt, daß Schopenhauers mufikalische Kenntnisse und Beschäftigung mit Musik naturgemäß nicht fachmännisch-umfassende waren; fie bestanden im boren von Mufik und im Sloteblafen; auch hat er harmoniestunden genommen, ja wie es scheint, Kontrapunkt. Die Tiefe und Richtigkeit seiner Erkenntnis berührt das im gangen nicht, aber im einzelnen führt diese gewisse Primitivität doch zu wenig glücklichen Urteilen und Beifpielen, ja gu Unrichtigkeiten (fo 3. B., daß ein schneller Cauf oder Triller in der Tiefe fich nicht einmal imaginieren läßt [Bd. II, S. 306]). Sie zeigt die Stellen auf, wo ein Ausbau einseten kann. Innerhalb eines Werkes, das die ganze Welt umfaßt, kann ja eine Ästhetik ber Musik auch nur ein Umriß fein.

Ju der natürlich wahren Ansicht, die jeder unbefangene, nicht von Dummheit, Dorurteil oder Derlogenheit getrübte Geist haben muß, daß nämlich Melodie in der Musik die hauptsache sei, ist Schopenhauer auf seinem Wege auch gelangt. Nur freilich muß man zusehen, was er darunter versteht. Junächst ist sie ihm Oberstimme, mit der Eigenschaft der freiesten Beweglichkeit, die er den andern Stimmen abspricht; also eigentlich: melodiefüh-

rende Oberstimme. Indessen läßt er keinen Zweifel darüber, daß er auch die Eigenschaft der Melodie in engerem Sinne kennt, die ich melodischen Einfall nennen würde; daß er für das Wunder des musikalischen Einfalls Organ hat. Dies bezeugt namentlich folgende Stelle, die an Überschwänglichkeit nichts zu wünschen übrig läßt: "Die Erfindung der Melodie, die Aufdeckung aller tiefsten Geheimnisse menschlichen Wollens und Empfindens in ibr. ist das Werk des Genius, dessen Wirken hier augenscheinlicher als irgendwo, fern von aller Reflexion und bewußter Absichtlichkeit liegt und eine Inspiration beißen könnte" (Bd. II, S. 307). Auch fonst noch finden sich ähnliche Stellen, wo es beift, daß eine "bedeutende", "vielfagende", "das herz treffende" Melodie die Runde um die ganze Welt macht, u. a. (Bd. III, S. 485, Bd. VI, 5. 462.) Dieses Zweierlei von Melodie als beweglicher Oberstimme und als Einfall wird von Schopenhauer nicht unterschieden. Jene eben gitierten sind die Stellen, in denen er eigentlich von dem fpricht, worin ich die eine Wesensentfaltung der Musik gesehen habe, ben Bereich des "Ausdrucks". Alles in allem aber war Schopenhauers Geist und Sinn und somit seine Erklärung der Musik mehr auf den "Verlauf", die "Bewegungs= gestaltung" gerichtet. Ich muß hier febr deutlich sein, und bemerke daher noch einmal, daß es sich stets nur um ein überwiegen der einen oder anderen hälfte der Mufik handelt, da natürlich immer beide untrennbar verbunden sind — aber nicht um eine Ausschlieflichkeit; und dieses Neigen zum einen oder anderen muffen wir uns immer vor Augen halten, da es nicht mur beim Produzieren von Musik stattfindet (wovon wir ichon sprachen), sondern Stellen, wie die oben zitierte, wo Melodie als Inspiration, geschlossene Einheit, melodischer Einfall verstanden werden kann, stehen zwar da, aber er verwendet sie sozusagen nicht in seiner Philosophie, sie gehen nicht auf in ihr. Es bleibt die Frage offen (die bei der sonst bei ihm bis ins kleinste durchgeführten Analogie wohl berechtigt ist), was denn die geniale, sinnvolle, höchst individuelle, zusammenhangvolle, abgeschlossene Melodie bedeufet und ausspricht, innerhalb der Auslegung, die er der Musik im ganzen und einzelnen gibt. (Dies wird später deutlicher werden.)

Nach Schopenhauer ist bekanntlich Musik das Abbild des Ansich der Welt, also des Willens, indem sie bessen innerste Regungen wiedergibt; der harmonisierten Oberstimme, der Melodie im weitesten Sinne ist die Rolle der Willensregungen des Menschen Sinne ist die der deutschen Stufe, wo der Wille seine deutlichste und vollkommenste Objektivation sindet. (Bd. II, S. 182.) Es handelt sich aber wohlgemerkt um nur eben "Regungen, Streben, Bewegung" des Willens, "Wohl und Wehe", alles in allem Cust- und Unlustgefühle in allen Graden auf dem Weg von Befriedigung zur Qual und zurück; aber alles im allgemeinsten Sinne, nicht individualisiert oder näher bestimmungsfähig, also "die Freude, den Schmerz, die Gemütsruhe (usw.) selbst, gewissermaßen in abstracto,

ohne alles Beiwerk" (Bb. II, S. 309). Also Regungen und Bewegungen sind es, welche die Musik ausdrückt, nicht Schöpfungen des Willens, "adäquate Objektivationen", als welche wir die Iden des Platon aufzusassen haben. Die Musik "übergeht die Ideen" (Bd. II, S. 304), "ignoriert sie schlechthin". "Die Musik ist also keineswegs, gleich den anderen Künsten, das Abbild der Ideen; sondern das Abbild des Willens selbst." "Die Musik . . . . könnte gewissermaßen, auch wenn die Welt gar nicht wäre, doch bestehen." Dies ist wohl zu merken.

Dlato fah bekanntlich in Poefie und bildenden Künften eine "Nachahmung" zweiten Grades feiner "Ideen". Die Dinge, Erscheinungen dieser Welt (inklusive Artefakte) in ihrer Dielheit sind ihre Nachahmungen je ihrer Idee, d. b. des einen "ewig Seienden", nicht werdenden und vergebenden Musterbildes desselben, welches ein Gott gemacht hat, und welchem die Dielheit fremd ift. "Weil" - fo begründet er es im Beispiel vom Stuhl, Staat, Kap. X — "wenn er (Gott) auch nur zwei gemacht hatte, doch wieder ein Einer fich zeigen murbe, beffen form hinwiederum jene beiden hätten, und dann jener der eigentliche Stuhl ware, nicht aber die zwei." Indem die Künstler nun die Dinge diefer Welt darstellen, liefern fie Nachahmungen dieser Nachahmungen, die demnach "in dritter Linie vom wirklich Seienden entfernt find". Schopenhauer nun erkannte das Wesen dieser Künste tiefer und richtiger, indem er in deren genialen Leistungen gerade eben die Darstellung der Ideen der Dinge über die Natur hinaus, welche diese Dinge nur unvollkommen und gerspalten erzeugen kann, fah.(5) Das geniale Kunstwerk führt fogufagen, nicht wie bei Plato, vom dargestellten Gegenstand

weiter von der ewigen Idee ab, sondern durch denfelben wieder zur Idee guruck. Auch gibt es bei Schopenhauer keine Ideen von leblofen Artefakten (Kunftwerke, Skulpturen natürlich ausgenommen), sondern nur von Dingen. soweit fie willenserfüllt sind; also Ideen von Stuhl und Tisch gibt es nicht, wohl aber die des holzes oder Steines; er fagt demnach, daß fie (Tifch und Stuhl) "die Ideen ausdrücken, die schon in ihrem bloken Material als foldem, sich aussprechen". (Bb. II, S. 249.) Die Idee also, unter der Schopenhauer (Bd. II, S. 154) "jede bestimmte und feste Stufe der Objektivation des Willens, fofern er Dina an fich und daber der Dielheit fremd ift" persteht, steht gewissermaßen zwischen dem nicht objektivierten blinden Willen, als dunkler Urmacht, und deffen Objektivationen in den Erscheinungen der Welt. Während nun die anderen Künste auf dem Wege der Nachahmung benn biefe als Wefen der Tätigkeit berfelben, als Mittel, nicht als 3weck, wegzuleugnen, ware naturlich Wahnfinn; der Begriff Nachahmung fällt hier giem. lich zusammen mit dem obigen "Bearbeitung" - während jene, sage ich, die Idee zu erreichen suchen, rangiert die Musik eine Stufe höher, indem sie die Ideen, mit benen fie nichts zu tun hat, überspringt, und gleich hinaufreicht bis zum blinden, allmächtigen Willen, deffen Wefen fie quasi von innen beikommt, indem fie feine Regungen direkt ausdrückt, wie fie in Menschenherzen sich fühlbar machen, fernab von allem, mas Platonische Idee ober gar Ding ift, allen unmittelbaren ober mittelbaren Objektivationen, felber Objektivation und Abbild des ganzen Willens, "wie die Welt felber es ift, ja, wie die 3deen es find" (II, 304).

Die Melodie nun also ist ihm der Dolmetsch und Deckünder der tiefsten Regungen des Willens im Menschen. Wir muffen persuchen, uns gang in Schopenhauer und feine perfonliche Empfindung von Musik und Melodie hineinzuverseten, um seine Theorie gang zu überseben; dabei muffen wir bedenken, daß ihm Mufik immer als harmonischer reiner Sak vorschwebte, mit stets führender Oberftimme, gebundenen Mittelstimmen, ftrena aeregelten Bafichritten. Wenn man Stellen lieft, wie die, daß "fich der Bag nie (!) um einen Con bewegen darf", daß sich "ein schneller Cauf oder Triller" in der Tiefe nicht einmal imaginieren läßt" (Bd. II, S. 306), könnte man fogar annehmen, er meine vierstimmigen Dokalfat und hatte nie eine Beethovensche Sinfonie gehört. Dor allem ist ihm, wie gesagt, die Melodie Oberstimme. Darauf hält er besonders. Gegenüber den unselbständigen, in sich sinnlosen Mittelstimmen hat allein die "obere die Melodie fingende Stimme Zusammenhang in der fortschrei= tung"; fie bewegt sich allein "schnell und leicht in Modulationen und Caufen", sie ist die "hohe, singende, das Ganze leitende und mit ungebundener Willkür in ununterbrochenen, bedeutungsvollen Zusammenhange eines Gedankens vom Anfang bis zum Ende fortschreitende (alles Bd. II, S. 306-7), ein Ganzes darstellende hauptstimme" usw., "die Melodie ist das natürliche Vorrecht der höchsten Stimme und muß es bleiben" (Bd. VI, S. 467). Das "Wesen der Melodie" ist ihm (Bd. II, S. 307) "ein stetes Abweichen, Abirren vom Grundton, auf tausend Wegen ... aber immer folgt ein endliches Burückkehren gum Grundton". Der vorhin erwähnte Weg der Willensregungen von Befriedigung gur Unbefriedigtheit und Rückkehr ufw.

ist hierin ausgedrückt; "mittelst Erfindung der Melodie" geschieht, daß sich in der Musik "alle Bewegungen des menschlichen Herzens, d. i. des Willens, deren Wesentliches immer auf Befriedigung und Unzufriedenheit, wiewohl in unzähligen Graden, hinausläuft, sich in all ihren seinsten Schattierungen und Modistkationen getreu abbilden und wiedergeben lassen". (Bd. III, S. 516.) Eine Anwendung dieses Gedankens auf die Formen und Zeitmaße der Musik enthält folgende Stelle (Bd. II, S. 307 bis 308): "Wie nun schneller Übergang von Wunsch zur Befriedigung und von dieser zum neuen Wunsch, Glück und Wohlsein ist, so sind rasche Melodien, ohne große Abirrungen fröhlich" usw. usw.

Wenn auch Schopenhauer gelegentlich von feinsten Schattierungen und Modifikationen, von den unzähligen Graden der Befriedigung usw. spricht, so sinden wir bei ihm dennoch im ganzen als Grundgefühl von seiner Anschauung der Musik, sowohl nach der Darlegung seines theoretischen Gesamtstandpunktes, als auch nach den gegebenen Beispielen, eine gewisse bewußt gefühlte Unbestimmtheit. Dies wird noch deutlicher, wenn man sich das Verhältnis von Musik zum Wort vergegenwärtigt, in seiner Forderung. (Die folgenden Zitate bitte ich den Leser in den betreffenden Kapiteln über Musik selbst aufzusinden.)

Wenn schon bei der Betrachtung seiner Theorie im allgemeinen der Gedanke sich aufdrängt, daß im weiten, unermeßlich verzweigten Gebiete der Worte, Begriffe, der gesamten Poesie, es mehr auszudrücken gibt, mehr zu charakterisieren, als Lust und Unlustgefühle — wenn auch in unzähligen Graden, Modifikationen usw. —, so wird im Speziellen bei seiner Erörterung dieser Frage

gur Epideng klar, wie locker er die Verbindung von Con und Wort haben will. Die Worte sind ihm eine "fremde Zugabe von untergeordnetem Werte". Diejenigen Sormen der Musik, in denen das Wort entweder minimal oder gar nicht vertreten ift: "Meffe und Symphonie allein geben ungetrübten, vollen musikalischen Genug." Mehr wie eine Analogie entfernter Dinge ist ihm die Derbindung von Wort und Con nicht. Daß die "Bugabe" der Dichtung bei Mufik willkommen, wenn auch durchaus nicht notwendig ist, beruht darauf, daß "bei der Sprace der Empfindungen die Vernunft nicht gern gang mufig figen" mag. "Es möchte hingeben, obgleich ein rein musikalischer Geist es nicht verlangt, daß man der reinen Sprache der Tone, obwohl fie, felbstgenugfam, keiner Beihilfe bedarf, Worte, fogar auch eine anschaulich vorgeführte handlung, zugesellt und unterlegt, bamit unfer anschauender und reflektierender Intellekt, der nicht gang mußig sein mag, doch auch eine leichte und analoge Beschäftigung babei erhalte, wodurch sogar die Aufmerksamkeit der Musik fester anhängt und folgt, auch zugleich dem, was die Tone in ihrer allgemeinen, bilderlosen Sprache des herzens besagen, ein anschauliches Bild, gleichsam ein Schema, oder wie ein Erempel zu einem allgemeinen Begriff untergelegt wird: ja, dergleichen wird den Eindruck der Musik erhöhen. Jedoch follte es in den Schranken der größ= ten Einfachheit gehalten werden; da es sonst dem musikalischen haupt zwecke gerade entgegenwirkt." Alle diese Stellen, wie noch viele andre, befonders aber die lette, zeigen deutlich die Grenze, die Schopenhauer der Ausdrucksfähigkeit der Musik porschens und seiner Dorgänge, die mit Musik einer Dicketniede auf jene (die Musik) nicht nur ein Übel, sondern auch ein notwendiges, da die Musik einer Dicketung doch nicht in ihre feineren Darstellungen des Cebens und seiner Dorgänge folgen kann, "deren Unterschiede auf jene (die Musik) nicht allemal einfließen". Die Worte, Bilder, Vorgänge, die mit Musik zusammengetan werden, "sind nie mit durchgängiger Notwendigkeit ihr verbunden"; sie "stehen zu ihr nur im Verhältnis eines beliebigen Beispiels zu einem allgemeinen Begriff" — usw.

Wir können uns nach all diesem — was durch gablreiche andere Stellen zu ergänzen ist - ein sehr deutliches Bild machen von der Art, wie er Musik hörte. Wie wichtig ihm und wie charakteristisch für ihn diese Art des Zuhörens war, beweist, daß er selbst einmal verlangt, daß man "oft und mit anhaltender Reflerion" auf seine Darstellung der Bedeutung der Musik derfelben gubore. Bei stetem Sesthalten feines Gleichniffes mit den Abstufungen der Willensobjektivierungen bis zur beweglich sinnvollen Oberstimme ist es ein Verfolgen derselben von ihrem Grundton aus durch alle Wandlungen und Conarten bis ju ihrer Rückkehr gum Schluß, in ihrer Rolle als Verkünderin aller möglichen allgemeinen Lust- und Unlustgefühle, vielleicht begleitet von vagen, bildhaften Dorstellungen, ohne zugestandenem notwendigen Zusammenhang. Seine Gedanken, so sagt er einmal irgendwo, spielen oft bei Musik mit der Dorstellung, er und alles seien Traume eines Weltgeistes. Ich glaube, es dürfte hier klar geworden sein, was ich mit der Behauptung meinte, seine Auffassung und Erklärung der Musik sei vorwiegend auf den Derlauf gerichtet. Das meiste scheint ihm doch Musik zu sagen, am deutlichsten und reinsten scheint fie zu ihm zu sprechen, im Ablauf so eines gangen Stückes, dem Verlauf eines Menschenlebens gleich, im Wesen und Weben, Beginnen, Derwirren und Ruckkehren, Sluten und Ebben im unbestimmten Reich der Tone. Diese Auffassung ist gewiß eine hohe, reine, originelle und vor allem eine richtige, d. h. der Musik durchaus angemessene, wenn auch hauptfächlich der einen Seite derselben (in meinem Sinne); fo wie alle seine musikalischen Naivetäten und Primitivitäten im Grunde doch richtig sind, wenn man fie richtig auffaßt und entsprechend überträgt — was näber zu behandeln hier nicht der Ort ist. In welchen Bereich der Musik der Blick ihm wohl versagt ist, und mit ihm allen denen nur oder vorwiegend der architektoni= schen Seite der Musik Zugewandten, das wird nun gleich besprochen werden. Erst aber, um das Bild von Schopen= hauers Derhältnis zur Musik gang zu vervollständigen, muffen wir noch einen Blick auf seinen persönlichen musikalischen Geschmack werfen, der schlieflich doch die letten Aufschlüsse hierüber geben muß. Um Musik auf obige Weise aufzunehmen und zu genießen, genügt ihm eigentlich jede, wenn sie nur etwas höherer Art und klar und faklich war. Seine Lieblingskomponisten waren Rossini und Mozart; sein Lieblingsstück auf der Slöte soll der Marsch aus "Titus" gewesen sein, dieses nichtige Ding, welches von Gott weiß wem anderen als Mogart geschrieben sein könnte. "Ich, Schopenhauer, bleibe Rossini und Mozart treu", sagte er noch einige Jahre vor seinem Tode 1860. Nächst diesen scheint er

Beethoven ju schäten, wenn auch feine Ermähnung einmal tadelnd (malende Musik) geschieht, wie es auch Gluck und handn widerfährt. Die Beschreibung des Eindrucks Beethovenscher Sinfonien (Band III, S. 514) gibt eine gute Dorftellung der Art feines hörens; und der Mahnung, sie ohne Auslegungen "in ihrer Unmittelbarkeit und rein aufzufassen" ist heute noch, trog R. Wagner und anderen Stimmen, beizupflichten. R. Wagnern rat er, die Musik an den Nagel zu hängen und Dichter gu werden. Das find alle Musikernamen, die in feinen Werken, Briefen, mundlichen Überlieferungen zu finden find. Bach, Weber († 1826), Schubert († 1828), Schumann († 1856) kennt er nicht oder schätt fie nicht, sonst hätte er sie doch wohl in irgendeinem Zusammenhang einmal erwähnt. Sein personlicher Geschmack war und blieb das Spielerische des galanten Zeitalters. Und so aut man versteht, wie seine Art des hörens bei einer Beethovenschen Sinfonie funktioniert, so ichwer fällt es einem sich vorzustellen, welche Geheimnisse des Weltengeistes sich ihm wohl bei dem Geleier einer Rossiniichen Oper geoffenbart haben mögen. (6) Aber nicht die Überschätzung seines geliebten Roffini, noch irgendeine Unterschähung verübeln wir unserem Denker, noch ist es etwa die falsche Anwendung einer an sich tieffinnigen philosophischen Erkenntnis auf ein ihm fernliegendes Spezialgebiet, um die es sich hier handelt, sondern, was uns hier interessieren muß, ift die erwiesene Möglichkeit, seine ganze Auslegung der Musik, deren Metaphysik, die Art seines hörens und Apperzipierens auf zwei so gang heterogene Vertreter diefer ausdrucksvollen Kunft, wie Beethoven und Roffini, mit dem gleichen Grad der

Befriedigung anwenden zu können, ohne daß sich ihm auffallende Unterschiede ergaben. Es muß doch da eine Betrachtungsweise geben, die noch andre Geheimnisse der Musik aufdeckt; und ich habe wohl oben die Grenzen der Ausdrucksfähigkeit, die seine Metaphysik der Musik übrig läßt, nicht als zu eng verstanden, da die Praxisseines hörens und seines Geschmacks die Probe auf die Theorie so besteht und mit ihr so übereinstimmt.

Ja, man möchte die Frage aufzuwerfen wagen, ob, nach seiner Ästhetik, nicht eine eng begrenzte Anzahl von Musikstücken oder "Melodien" genügen würde, um alles der Musik Mögliche ein für allemal auszudrücken; die Freude in einem raschen Satz, den Schmerz in einem Adagio usw., wenn doch keine nähere Bestimmbarkeit diese allgemeinen Willensbewegungen begleiten darf, und wenn das ganze Gebiet der Vokalmusik, der Uranfang jeglicher Tonkunst, das kein einziger aller je Iebenden großen Meister ganz unbebaut gelassen, eine solche Afterkunst wäre, wie doch unleugbar aus seiner Asthetik zu folgern ist.

Und hier, in diesem Stadium der Betrachtung, ist es wohl an der Zeit, eine Ansicht vorzutragen, die manchem vielleicht etwas gewagt, anderen ganz unverständlich erscheinen mag und bei der ich daher auf die Zustimmung derer rechnen muß, die ähnliche Empfindungen kennen, was übrigens bei jeder ästhetischen Betrachtung Doraussetzung ist. Für manche ist ja Musik überhaupt nur ein recht unangenehmes Geräusch; von da ab bis in die seinsten, ahnungsvollsten Mitempfindungen gibt es unzählige Grade und Arten der Musikempfindung, deren zwei hauptunterschiede auf unsre zwei Ströme zurücks

guführen find (f. auch Grofr. d. Operndichtung, S. 141). Schon für das Beispiel von der "Träumerei" vorhin ist klar, daß der Genuß und das Derständnis dieses Gebildes nicht im Derfolgen der Oberstimme in ihren Abirrungen vom Grundton als Abbild der Wünsche des Menschenwillens liegt, sondern es handelt sich da um ein einziges, unteilbares Gefühl; um eine Stimmung, nicht um eine Reihe; sozusagen um ein einziges Etwas, bei welchem dunkel das Gefühl mitschwingt, als entspräche ihm irgendeine Wahrheit, die es irgendwo gibt, wenngleich fie eben nur durch Musik ausdrückbar ist. Bei dem anderen (Cannhäuser-) Beispiel ist diese bar ift. Bei dem anderen (Tannhäuser-)Beispiel ist diese gerückt (f. d.). In beiden Sällen, gumal eben im zweiten, spielt ein Moment binein, worin vielleicht der Quell zu suchen ist jenes gang bestimmten Entzuckens, welches nur Mufik, und nur die einer bestimmten Art hervorgurufen imstande ift, in ihren höchsten Seierstunden bei dafür empfänglichen Individuen: es ist das Erinne= rungsartige, das Gefühl des Wiedererken= nens, und zwar im weitesten Sinne, nicht nur begug= lich auf Dinge innerhalb des Lebenslaufes, sondern über Beit und Raum hinaus, die Bande um Vergangenheit und Gegenwart schlingend. Des gleichen sich erinnern können nur, die das gleiche erlebt haben. Diese Erkenntnis, im kosmischen Sinne genommen, bedeutet, was ich in diefem Salle Musik verstehen nenne; es ist nichts Sach= männisches. Es kann sein, daß sich ein Musiker mit einem anderen, gleich gebildeten, über die Schönheit und den Ausdruck einer Musik — somit sogar über eine ganze Schöpfererscheinung - burchaus nicht einigen kann; gu

anderen wird sie ebenso deutlich sprechen wie zu jenem der beiden, dem sie etwas sagte. Es gibt Gefühle, bei denen man aus gar keinem Grund, sondern nur a priori, aber mit äußerster Bestimmtheit, weiß, daß andre sie auch haben müssen; dazu gehört z. B. das Wiederkehren mancher Träume, die vorausgewußte Auseinandersolge von belanglosen Eindrücken, die man schon einmal erslebt hat. Ähnlich ist das Gefühl bei einer ganzen Klasse von musikalischen Eingebungen, ja einer Seite der gesamten Musik; man weiß: "das ist", daher weiß man auch, daß es am Nicht kennen jenes "Etwas" liegt, wenn es nicht erkannt wird.

Sur die überzeugten Anhänger der Platonischen Ideenlehre möchte ich, ebe ich auf meine Weise fortfahre, die hnpothese portragen, ob nicht diese Auffassung der Musik, die auf dem unleugbaren Gefühl des Wiedererkennens beruht, mit der Ideenlehre doch gewiffermagen identifizieren ift. Solgendermaßen: Die anderen Künste bedürfen, um die "Ideen" darzustellen, des Mediums der Erscheinungswelt; um mit Schopenhauer zu reden (Bd. II, S. 262-263), bei aller Antigipation der Idee, "wenigstens gur hälfte" durch die geniale Begabung, bedürfen fie "der Erfahrung als eines Schemas". Musik bedarf dieser Erfahrung nicht; und wenn Ideen Schöpfungen des Willens aus erster hand find, "unmittelbare Objektivationen", die Musik aber ebenfo unmittelbar, alfo auf der Stufe der Ideen, Beweaungen des Willens direkt ausdrückt, warum nicht auch Schöpfungen des Willens auf derfelben Stufe? Und wenn Schopenhauer beim hören von Mufik deutlich und bestimmt jene Willensregungen in der Musik wiederfindet, worauf er seine tiefsinnige und richtige Afthetik aufbaut, so ist es ebenso Tatsache des Gefühls, daß ich - und mit mir ficher zu jeder Zeit Menschen - bei Musik die Empfindung von Bildern und erlebten Eindrücken habe, nicht vagen, von denen oben die Rede mar, welche das Anhören einer Sinfonie zusammenhanglos begleiten, und bei welchem Dorgang der hörer "keine Ähnlichkeit angeben kann zwischen jenem Tonspiel und den Dingen, die ihm vorschwebten" (Bd. II, S. 310), sondern folden, deren Zusammenhang mit der Musik von der aufregenosten Deutlichkeit, der Bestimmtheit eines Erlebnisses ist, bestimmter als die Gefühle der Freude, bes Schmerzes, der Cangeweile usw. sein können. Übrigens widerspricht diese hnpothese nicht gerade der Schopenhauerichen Lehre, infofern Raum für fie vorhanden ist. Wenn er fagt (Bd. II, S. 304): "Die Musik ist nämlich eine so unmittelbare Objektivation und Abbild des gangen Willens, wie die Welt felbst es ist, ja, wie die Ideen es find", so zeigt fich hierin - nach bem porhin Gesagten ist es zu verstehen - für meine hnpothese eine offene Tur. Wenn man ferner Schopenhauer scharf beim Wort nehmen will, so kann man auch bei der Stelle einhaken, wo er fagt, daß die Musik alles das malt, "was die Vernunft unter dem weiten und negativen Begriff » Gefühl« zusammenfaßt"; da nämlich "Gefühl" nach seiner Definition schlechthin alles im Bewuftsein Gegenwärtige ift, was "nicht Begriff, nicht abstrakte Erkenntnis der Dernunft" ist, so hat ja meine Proving, die ich der Musik zuweise, völlig Boden, und vortrefflich paßt auch die ewige Wahrheit hierzu, daß eben nur Begriffe, abstrakte Erkennt.

niffe der Vernunft, von jeder Musik, die denkbar ist, ausgeschlossen sind.

Ich nehme den kaden da wieder auf, wo von dem Wiedererkennen, dem Erinnerungsartigen der Musik die Rede war. Natürlich kann ich da nur von solchen verstanden werden, die diese Art von Musikgenuß kennen, und rede nur zu diefen. Um aber folden, denen dergleichen zu phantastisch vorkommt, wenigstens die Möglichkeit zu nehmen, das ganze Unterfangen abzulehnen, in Musik noch etwas anderes als den Ausdruck von Freude und Schmerz zu sehen, will ich fie auf etwas aufmerksam machen, was wohl jeder empfinden kann, so grob ist es; und doch liegt es in der Linie dessen, wovon ich spreche. Wie kommt es, daß sich der Unterschied der Nationalitäten so unerhört ausprägt in der Musik, die doch eine so "allgemeine" Sprache ist? Ia, wie ich glaube, stärker als in den anderen Künsten? Nationalität ist doch auch eine "Idee" im Plato-Schovenhauerschen Sinne: und platte, empirische Erklärungen, wie etwa die der Erfordernisse und Bedürfnisse der Sprache bei Dokalmusik usw., reichen nicht in die Tiefe der Frage, was jeder Unbefangene fühlen wird, wenn man ihn an die elementaren Unterschiede der Wesenheit eines polnischen und norwegischen Tanges, eines deutschen Liedes, einer italienischen Arie, eines frangosischen Couplets erinnert. Eine italienische Freude ist also doch ichon etwas anderes als eine ruffische Freude, eine polnische Wehmut anders als eine deutsche Wehmut. Ich kann nur an : deuten, wie von diesem allgemeinverständlichen Sall sich der Ausblick eröffnet in die Unendlichkeit der Ausdrucksfähigkeit und Differenziertheit, in die Bodenlosigkeit der Mnstik, welche Musik bedeutet, der Allmacht des Willens gleich, und es ist nur eine Frage der Inspiration im Schöpferischen, der Feinheit des Empfindens im Nachstühlenden, also der produktiven und rezeptiven Potenz, diese Allmacht der Musik im unermeßlichen Gefühlsbereich, in allen Abstufungen und Mannigfaltigkeiten zum Erlebnis werden zu lassen.

Ich seige nun hier die Beispiele fort für die, die mir jest noch folgen wollen.



Hoc est! Dies ist; und zwar: Erstens: Ein wohlklingender vierstimmiger Satz mit frei einsetzendem Dorhalt vor der Quint der Dominantharmonie, auf dem Terzquartakkord schwebend mit minimalem Dreinotenmotiv als Melodie. Iweitens: Ein genialer musikalischer Einfall von höchster persönlicher Eigenart, bei dem man bestimmt weiß, daß alles zusammen entstanden ist, nicht etwa die Melodie heute, die Harmonie morgen und der Rhythmus übermorgen; also: eine musikalische Idee. Drittens: Feierabend! Sommerabend in deutscher, kleiner, alter Stadt! Fliederduft und Abendruhe. Gespräch vor Haustüren auf Steinbänken, warme Luft, Frieden, deutscher Feierabend . . . hoc est!

"Auf einer Burg" von Schumann. Dies Lied existiert für Musiker, die auf der höhe der Zeit steben, nicht, denn es kommt einmal die Deklamation Musikanten. statt Musikanten vor. Aber für mich ist noch nie mit so wenig Noten so viel Stimmung erzielt worden. Ich weiß genau, daß es Nachmittag gegen zwei Uhr ist. Tiefe Apathie der Natur. Menschenleere Waldeseinsam= keit. Heiße, flimmernde Luft - - alles schwimmt wie im halbtraum - das Steinbild schlieft die Augen störend find die tiefber vom Rhein dringenden Menschenlaute — fcmerglicher Akkord auf das Wort "munter" - - warum ist das alles so merkwürdig tief ergreifend? Es ist ein Gefühl, als ob etwas an den blogen Nerv rühre; aber so, wie das im Körperlichen den stärksten Schmerz ausmacht, bedeutet es im feelischen, geistigen die gleiche Cust. Warum rührt dies kleine Gebilde so alle Tiefen des Gefühls auf? Die Naturstim= mung an sich ist es nicht; taufend Dariationen von "Pan schläft" oder "l'après midi d'un faune" oder "d'un vieux chevalier" lassen mich bei aller möglichen hoch= schäkung berglich kalt. Aber bier - - ich kenne es, ich habe es erlebt, diese Bilder, diese Stimmung - die harmonien scheinen sich in der Luft gitternd selber zu bilden - - hoc est.

Aber sind es etwa nur die Töne, die diese Wirkung machen, und die Worte wirklich nur die vage, lieber wegzulassende Anregung, wie sie unser Philosoph will, damit unsre Vernunft nicht ganz müßig siße? Oder aber — ist es vielleicht nur das herrliche Gedicht, welsches ganz allein die Stimmung bestreitet, und trage ich in die Musik alles das hinein, was mir die Worte sagen? Da denke man sich nur einmal das Gedicht anders komponiert, mit Ausmalung des Regenschauers, des Waldesrauschens, des Singens der Waldvögel, der munter spielenden Musikanten und — ich höre es im Geist — der plößlichen Wendung zum Traurigen bei der weinenden Braut. Wo bleibt das alles bei Schumann?

Die Beantwortung dieser Fragen, wie ich sie jett versuchen will, betreffen zugleich das ganze Problem der Vokalmusik.

Eine Anregung der musikalischen Phantasie durch das Wort oder andre außermusikalische Saktoren, poetische Ideen, Bilder usw. kann natürlich stattsinden. Aber wo keine schöpferische musikalische Potenz vorhanden ist, nütt sie so wenig wie die Wünschelrute an Stellen, wo keine Metalle verborgen liegen. Die Musik besorgt das musikalische Talent (s. S. 19). Freilich kommt beim Gedicht noch das starke sinnliche Element des anregenden Rhythmus hinzu, der oft schon halbe Melodie ist. Aber zu einem musikalischen Resultat wird das auch nur beim musikalischen Resultat wird das auch nur in guter Stunde; aus dem schwachen oder Nicht-Talent wird es auch nicht mehr herausholen, als in ihm ist. Jum Beleg und Beispiel von lehrreichen Dergleichen mögen die verschiedenen Kompositionen berühmter Ge-

dichte dienen, besonders die vielen Erlkönig-Komposi= tionen. Im gangen wird sich das Derhältnis von Con zu Wort in dreierlei große Gebiete abteilen laffen, die natürlich nicht immer icharf voneinender geschieden merden können. Das erst ist das, was Schopenhauer por Augen hatte und was er eigentlich nur kennt. Da schreibt der Komponist Melodien und Melodien beinahe auf instrumentale Weise aus sich heraus und läßt den Tert, der dann allerdings so albern oder so allgemein ift, wie ihn Schopenhauer statuiert, sich mehr oder weniger danach richten. Das war die alte italienische Oper, das war und ist viele Kirchenmusik, das war das Gros der Dokalmusik früherer Zeit. Das Gros der Vokalmusik späterer und jegiger Zeit füllt das zweite Gebiet. Da geht die Komposition vom Wort aus. In diesem Sak liegt das Gefährliche und Unmusikalische des Verfahrens; die frühere Methode war musikalischer. Je mehr sich der Komponist dem Wort verschreibt, je mehr er sich infolge mangelnder Musikalität ans Wort klammern muß, besto mehr wird die Tugend des Liedes zur Not: Natürlichkeit wird "gute Deklamation", Charakteristik wird Wortmalerei, Stimmung wird Stimmungs mache; auf die Spike getrieben, wie es in dieser Zeit geschieht, wird der musikalische Organismus, den der literarische Consetzer über den Silben der Dichtung vergift, aufgehoben und der musikalische Rest ist Blödfinn. Das dritte Gebiet aber umfaßt die Idee der Dokalmusik, die eine tiefe Berechtigung hat und das Ideal derselben darstellt. Es find die Salle in der Kunft, wo aus zwei verschie= benen Quellen derfelbe Geift ftromt und gu einem Gebilde zusammenflieft, in dem Wort und Con eines werden, die Stimmung wie in einer reinen Konsonanz zu-sammenklingt. Aber aus tiesen Quellen muß es fließen, zumal die Musik; nicht diese mühsam aus dem Geiste des Gedichts geboren werden; sie muß aus ihrem eigenen Gebiet kommen und selbständig, auf ihre Art, dieselbe Stimmung hervorzaubern, die das Gedicht ausspricht; dies kann ganz unabhängig, vor Kenntnis des Gedichtes, geschehen, oder leise von ihm berührt, wie mit der Wünschelrute. Auf diese Weise entstehen Lieder, wie "Mondnacht" oder "Frühlingsglaube", Kronen ihrer Gattung, Funken, erzeugt durch Berührung entgegengesetzter Pole. Doch die Anwendung und Weiterführung auf das ganze Gebiet kann hier nicht geschehen; der Stoff würde ein Buch füllen.

Verwandt mit der Vokalmusik durch das Moment der Anregung, durch außermusikalische Saktoren ist die Proarammusik - diefer Zankapfel und Streifall aller Mufiker und Afthetiker. Ich finde, diefer Sall eignet fich vorzüglich zur Cofung auf die Methode des Columbus mit dem Ei, und fage: Wenn eine Musik dem "hoc est" standhält, wenn sie wirklich das ausspricht, was fie auszusprechen vorgibt, dann mogen die Anregungen, die diese Musik bervorgebracht baben, als "Programm" mitgeteilt werden. Aber mas ift hiermit gefagt? An die Ausdrucksfähigkeit der Musik bis ins Unendliche glaube ich, was Gefühle im weitesten, also Schopenhauerichen Sinn anbetrifft. Diefer Ausdruck kann aber nur - ob mit oder ohne bewufte Anregung irgendwoher - burch musikalische Inspiration gefunden werden. Ist diese da, so ist der Wert der Musik in bezug auf diese Seite derselben ohneDon ihr noch einiges bei Gelegenheit der Pastorale. (1) Die bis jett vorgebrachten Beispiele konnten, da sie stark vorwiegend die Ausdrucksseite der Musik betrasen, nur solche von kleinstem Umfange sein, starke Tropsen Essenz, Konzentriertheit ohne Entwicklung. Das Beispiel für die Architektonik oder Bewegungsgestaltung (Pastorale) mußte ich — wegen seiner Länge — extra behandeln. (1)

Aber über die Bewegungsgestaltung im allgemeinen muß hier, in diesem Zusammenhange, ein Wort gesagt werden zur notwendigen Vervollständigung des Bildes von der Musik, wie ich es sehe und der Auseinanderssehung mit der grundlegenden Ästhetik Schopenhauers.

Wie aus dem bisher Gesagten sich hoffentlich ergeben hat, steht meine Darstellung nicht im Widerspruch zu der des großen Denkers, sondern bedeutet möglicherweise nur eine Erweiterung derselben, wie sie Spezialisten einer Wissenschaft oder Kunst eben bieten können. Dieser Erweiterungen im Flusse der Zeiten war er wohl stets gewärtig; was die Musik anlangt, so hat er eben gewisse Wirkungen und Eindrücke einsach nicht gekannt, wie er eine etwa heute neu entdeckte Tierspezies nicht kannte. Was er aber nicht an sich erlebte, das hat dieser Wahrhaftige nicht in sein System ausgenommen.

Musik ist, da sie die Vereinigung jener zwei Ur-

Elemente ist, einerseits durch und durch Ausdruck, andrerfeits durch und durch Bewegung. Mit einem kuhnen Gleichnis könnte man bingufeken: fo, wie die Welt einerseits durch und durch Wille, andrerseits durch und durch Dorftellung ift. Selbst beim kleinsten Stückchen (wie den porigen Beispielen) oder felbst nur Motiv, das man, künstlerisch betrachtet, als einen einzigen Ausdruck empfindet, ist die Bewegung nicht wegzuleugnen; fo wie bei der leersten Anhäufung von Takten, sei es die erfte Kinderetude von Czernn, ber Ausdruck nicht wegzuleugnen ift, als Gegenteil von Begrifflichkeit. Es ift nun unwidersprechlich klar, daß wenn etwas in Bewegung gesett werden foll, erft etwas dazu da fein muß. Daß dieses hier nicht ein einzelner Con fein kann, auch nicht ein einzelner Akkord, sondern daß es irgendeine Congestalt, eine fertige Converbindung, Einfall, Thema, Motiv, Melodie - wie man es nennen mag - sein muß, von der die Gestaltung, die Bewegung ausgeht, dies leugnen kann nur, wer nicht fo viel Befinnung aufbringt, es einzusehen.

Das, was in der "Grundfr. d. Opernd.", zumal im 3. Teil, S. 106, besonders und sehr deutlich S. 140—143, hierhergehörig ist, gilt selbstverständlich im ganzen Umfang, und ich sehe erneut die Kenntnis des dort Gesagten hier voraus. Nur kann man nicht, wenn man in anderen Jusammenhängen von etwas spricht, an dieser Stelle alles sagen, was darüber zu sagen ist.

Ehe ich endgültig im künftlerisch-angewandten Sinne über jene andere Seite der Musik spreche, will ich, um ganz klar zu sein, noch eine allgemeine Charakterisierung jedes möglichen musikalischen Schaffensprozesses geben,

an einer Beobachtung, die jeder mit gesundem Verstande an sich selbst vornehmen kann:

Ich kann einen Gedanken im Kopf haben, irgendeinen, zu einem Brief, einem Auffak, zu einem Theaterstück, einem Roman, einem Snstem, zu irgendeinem Geistes= produkt, welches durch Worte aufgezeichnet wird: und ich brauche noch nicht ein einziges Wort da= von zu wissen. Ich kann aufs genaueste wissen, was es ist. und es kann lange dauern, bis ich das erste Wort zu seiner Aufzeichnung finde. Aber es ist unmöglich, ja. undenkbar, einen musikalischen Plan zu fassen, ohne die ersten Noten zu wissen; nicht denkbar, ein musikalisches Gebilde zu schaffen, als aus einem musi = kalischen Gedanken heraus, also ein durch Noten ausdrückbares Ding. Alles, was man Gestaltung nennt, kann — rein logischerweise — nur irgendwie aus diesem heraus geschehen. Das, was dort der "Plan" ist, ist hier der musikalische Gedanke, die beide anfangs im Kopf stehen. Bedürfte dieses noch eines Beweises, so fande ich ihn subjektive in meiner Mentalität. Indem ich hier diesen Auffat ichreibe, der einem Gedanken oder meinetwegen einem Gedankenkompler Worte verleihen soll, habe ich beständig einen schweren Kampf zu kämpfen gegen meine mir angeborene Art zu produzieren; ich muß immer wieder mit der Aufeinanderfolge, der Ordnung der Worte, Säte, Gruppen ringen, daß ihr Nacheinander schlieklich den Gedankenkompler aus meinem Kopf verständlich wiedergibt, muß immer gegen einen starken Strom im Innern schwimmen; kurg, die Allgegenwärtigkeit der Idee dieser Abhandlung in Worte und Sätze fich niederschlagen zu laffen, strengt mich

ungeheuer an, wie nie die größte musikalische Komposition. Das ist die Dumpsheit des Musikers. Mir fehlt hier die sinnliche Gegenwart des Tongebildes, ich möchte immer gleich niederschreiben und spielen, musikalisch versahren. Musikalische Gedanken kann ich, wo ich auch bin, gleich niederschreiben, am Klavier fließt es in die hände; dem geborenen Schriftsteller ist das and dere leicht, seine Art zu denken ist eine andere, umgekehrte. Doch nun zur Sache!

Die Bewegungsgestaltung der Musik, ihre Architektonik, das, was wir die großen Formen nennen, ist keine so einsache und selbstverständliche Sache, weil sie uns jett vertraut ist; sie ist historisch geworden; und schwer geworden! Darin liegt das Sekundäre ihres Wesens und das in den "Grundfr. d. Opernd." (S. 110) dargelegte Akzidentelle, was hier historisch erkannt wird. (Abstrakt-theoretisch habe ich es nun schon zur Genüge dargestellt.) Wer hieraus einen Cadel aller Gestaltung schlechtweg konstruiert, der beweist nicht etwa, daß ich den Wert einer musikalischen Architektonik nicht begreisen könne, also etwa eine Sonate von Rubinstein von einer Beethovenschen nicht recht zu unterscheiden vermöchte, sondern er beweist, daß er die höhe und das Wesen des Einfalls nicht kennt.

Ich habe ("Grundfr. d. Opernd.", S. 141) gesagt, daß ein "besonders glücklicher musikalischer Gedanke, konzentriert und vielsagend — —, sich am wenigsten dazu eignet, eine kunstvolle, große Form aus sich zu bilden". Man denke sich etwa eine Sinsonie aus der "Träumerei" gebildet, um die Wahrheit des Gesagten zu verstehen. Natürlich habe ich dort den Gedanken nicht genauer

formulieren und verfolgen können, da mein Thema, welsches ich im Auge behalten mußte, ein anderes, die Opernschichtung, war. Darum habe ich ausdrücklich den betreffenden Satz mit den Worten eingeleitet: "Mit dem Vorbehalt der Einseitigkeit der Betrachtung." Ferner habe ich keinen Zweifel gelassen über die Möglichkeit wertvoller Motive anderer Art, welche eine Architektonik grade erst ermöglichen; sechs Zeilen vorher sprach ich von der "Durchdringung der beiden Wesenseigenschaften dieser Kunst" (also nicht etwa Schema: Einfall — Kitt, — Einfall — Kitt). Schließlich habe ich mit unzweisbeutiger Bestimmtheit gesprochen vom "genialen Einstall, der das folgende lebendig aus sich gesbiert". — Dies als notwendigen Eingang zum folgensen und zur endgültigen Erledigung von Entstellungen.

Ju den weiter nicht zu erklärenden qualitates occultae eines musikalischen Einfalles gehört auch das, was uns als "lprisch", "sinfonisch" geläusig ist. Wir wollen etwas näher zusehen und einige Beispiele uns ansehen, jeht nicht im hinblick darauf, was sie zu sagen und auszudrücken scheinen, sondern im hinblick auf ihr formales Wesen. Da ist zunächst die Art der Einfälle, die eine starke Tendenz zum Zurückbiegen und Schließen haben; die alles gleich aussprechen, zugleich die Form erledigend (Eprik, Melodie).

Dann eine andre Art, die, drastisch kurz und aphoristisch, breitbeinig dasteht, zur Homophonie und rhythmischer Prägnanz neigend, bereit, mit sich alles machen zu lassen, einen "Fluß" in sich nicht enthaltend, aber darauf angewiesen, mit Umformung in den "Fluß" der Musik aufgenommen zu werden (Motiv).

Und eine dritte, die, mit vorwiegend melodischer Struktur, in sich eine eigene Entwicklungsmöglichkeit entpaltend, oft mehr zu versprechen als zu sagen scheint, mit der Neigung ins Weite zu schwimmen, mit großem Atem (Sinfonik, Melodie, Thema).

Von der ersten Sorte habe ich nun schon Beispiele genug gebracht bei Anlaß der Besprechung des Ausdrucks

Ich setze nun zwei fehr bekannte, einfache Gestalten ber:



Das erste, Motivcharakter, in sich beruhend und abgeschlossen; steht auf eine harmonie (Dreiklang) gestützt; ist dazu geboren, so zu bleiben, wie es ist; das, was es aussagt, wie es dasteht, verliert es sofort, wenn es in den Fluß einer größeren Form, eines "Verlaufes", aufgenommen wird, und muß zu diesem Zwecke umgeformt, sozusagen erst getötet werden; am klarsten zeigt sich das in dem Zwischenspiel der ersten Verwandlung (Götterdämmerung) "Siegsrieds Rheinsahrt", wo das Motiv durch die harmonisierung zum Zweck der Form- und Satbildung in zwei hälften geschnitten wird:



Dorderfat einer Periode

Das zweite, trot der Kürze, Themacharakter, ein ausgesprochenes Nebenthema; es bleibt, im Gefüge des Formschemas stehend, dasselbe, ob in dieser einfachsten Gestalt oder in der harmonisierten:



auftretend - (die harmonie ist ihm nicht angewachsen). Ein feiner Sinn für Qualität findet in diesen fechs Noten echteste Musikalität, ein vollwertiges musikalisches Ceben: unübersethar, mit nichts zu analogisieren; Musik an sich; sinfonischer Charakter. Sein Ausdruck ist der Wille zur Form, das Streben und Treiben in ihm; es will sofort wiederholt werden, gesteigert werden; es ist ein Bindeglied, gedeiht nur innerhalb einer großen Sorm; es ist klein, bald erschöpft. Ein anderes sinfonisches Thema: Das erste dieses Sages (ich sete es, weil allbekannt und lang, nicht ber). Das ist ein ganzer Kompler von Rhythmen, Melismen, Wiederholungen, aber ein Gedanke, ein großer Atem, porwärts drängend, wie ein langer Relativsat, ohne Punkt und ohne Semikolon, bis zum 26. Takte, wo ein neuer Gedanke einfest, mit ihm ein neuer Abschnitt:



Sinfonisches Thema; bremsend, gegenüber dem ersten, kaum aufzuhaltenden; die Tonart endlich aufgebend und das "zweite Thema" einlassend. (Damit ist dem ersten

großen Teil des Sates der haupteinschnitt gegeben.) Dieses Thema, das dritte in der Reihenfolge: mehr Topus, Melodie; zum Ruhen und Schließen geneigt, aber den Abschluß vermeidend, da der Organismus, die Sommetrie einen vierten Abschnitt, den zuerst vorgeführten Gedanken, erheischt. Aus diesem Material allein (absgesehen von der Reminiszenz des dritten Sates) ist der ganze Satz gebaut; diese vier Gestalten bestimmen seinen Charakter, bilden seine Form, bedeuten seinen Wert.

Indem wir einstweilen festhalten wollen, in welcher Beziehung diese vier Themen innerlich zueinander stehen, formulieren wir gleich alles, was über Bewegungsgestaltung der Musik zu sagen ist, zusammenfassend in eine Frage. Die Antwort auf diese Frage ist zugleich die Entgegnung auf die Phrase, die man heute, in der Zeit der Verteidigung der musikalischen Impotenz, immer an den Kopf bekommt: "Es kommt nicht auf die Themen an, sondern darauf, was man daraus macht." Und diese Frage muß lauten:

Stellt der **Berlauf** eines Tonstückes, an sich unabhängig vom thematischen Material, einen über das rein Formale hin ausgehenden Wertbegriff dar oder nicht?

Da die unbedingt verneinende Antwort aus rein logischen Gründen erfolgen muß, indem Musik doch durch und durch thematisches Material ist, mithin man dieses nicht wegdenken kann, muß jede scheinbare Abweichung oder Ausnahme auf einer falschen Anwendung beruhen; und zwar wird diese entweder darin bestehen, daß von der Forderung der Irrelevanz des Materials bedeutend abgelassen wird, oder der Vertreter dieser Forderung

nicht merkt, daß er gar nicht von dem Verlauf des Musikstückes spricht, sondern von einer Gedankenreihe außerhalb der Musik.

Als Beweis für die Behauptung, daß es "auf das Thema nicht ankomme", pflegt gewöhnlich der erste Sat der Eroica herangezogen zu werden; ich greife daher dies Beispiel auf.

hier, so jubeln die Vertreter der Impotenz, sei es nun ganz klar, daß es nicht aufs Thema ankomme, da "das" Thema ja von Mozart sei, und Beethoven doch etwas ganz anderes draus gemacht habe, als die Ouverstüre zu "Bastien und Bastinne".

So. — Nun, das, was hier Beethoven mit Mozart gemeinschaftlich hat, nämlich die ersten acht Noten der Oberstimme, also das erste Thema (welches ich in meinem Leben nie für ein heroisches genommen habe) ist allerdings febr ähnlich dem halben Thema von "Bastien und Bastienne", dem halben, denn dieses Thema ist ein ausgesprochener achttaktiger Satz, während das Eroicathema ein ausgesprochener Viertakter ist. Durchgängig notengetreu sind nur die ersten fünf Tone. (Die grage beiseite gelassen, ob Beethoven wirklich abgeschrieben hat oder es ihm unabhängig von Mozart eingefallen ist.) Auch wird es durch andre Tonart, andre Instrumentierung, Berteilung, Wiederholung kein anderes, verändert kaum seinen Charakter, und nie seinen musikalischen Wert; es ist und bleibt ein unbedeutendes Thema von geringer Ausdrucksfähigkeit. Aber eben darum mußte Beethoven in dem Sat, dem er dieses Thema als hauptthema voranstellte, besonders viel neues und selbständiges Themenmate=

rial erfinden und verwenden. Im Gegenfak zu all seinen andern Sinfonien, denen ein ergiebiges, bedeutendes sinfonisches Thema voransteht, und dem sich nur ein an= schmiegendes zweites anschließt, wimmelt es hier von neuen Themen und Gestalten. aibt es eigentlich zwei "zweite" Themagrup= pen, und - das einzige Malinfeiner ganzen Sinfonik - erwächst ein drittes, Inrisch= melodisches in der Durchführung. So ift die Sache! Was Beethoven aus den acht Noten "gemacht" hat? Er konnte ebensowenig aus ihnen "was anderes machen", als jemand aus einem Maultier einen Leoparden machen kann. Was aber Beethopen gemacht hat, ist ein finfonischer Sak, der neben jenem Thema noch eine Anzahl anderer bedeutenderer enthält, die sich folgen, verschlingen, ergänzen und bedingen, ohne die der Aufbau, der Charakter. der Wert eben dieses Sakes nicht möglich gewesen ware. Man denke sich einmal alle Nebenthemen weg, und unbedeutendere an ihrer Stelle, so daß jenes "haupt"= thema wahrhaft dominierte. Woher nähme dann der Derlauf seinen Wert, seine Bedeutung? Worauf stökt man denn, wenn die lette Note des einen Themas verlassen wird? Doch wohl auf ein anderes! oder auf blok einen Übergang oder dergleichen; also doch immer auf gestaltete Tone, die irgendeinen Ausdruck darstellen und aus allem dem besteht der "Derlauf"; und wenn alles einzelne eingestandenermaßen wertlos ist, woher soll das Stück als Ganzes seinen Wert bekommen? Bei der beweglichen Sonatenform, mit ihrem freieren Spiel der Anordnung und Abwechslung mannigfacher Tongestalten kann man eher noch die Cebensfähigkeit eines hundertjahralten Stückes von den Themen ab auf die "Gestaltung" allein zu schieben versuchen. Bei der starren, stereotopen, einthemigen Form der Fuge geht das aber nicht mehr. Und hier kann sich jeder ehrliche Mensch leicht Antwort geben, ob z. B. bei den zweihundertjahralten Bachschen Fugen das lebensfähige Element in der Gestaltung liegt, den Modulationen, Engführungen und Umkehrungen, oder in den erstaunlichen Themen; ob, wenn wir an die Cis-dur-Fuge denken, uns die Gestaltung vor der Seele steht, oder:



Eine gelehrte Juge schreiben konnte damals jeder Musiker. Dies Thema erfinden nur J. S. Bach.

Ich nannte den Derlauf die Bewegungsgestaltung im allgemeinsten Begriffe, die, meinetwegen sinnlose, Ausfüllung einer längeren Strecke Musik. Die sin noolle Ansordnung so eines Derlaufes in ein gesetmäßiges, dem Wesen der Musik angepaßtes Schema wäre dann die Architektonik; und die höchste Dollendung derselben, bei der nicht die Sorm die Themen aufzunehmen, sondern die Themen die Sorm zu schaffen scheinen, der Organismus einer Komposition. Aber etwas anderes, als eine Aneinanderreihung und Durchdringung der musikalischen Gestalten, ein Spiel derselben untereinander, kann kein Gebilde der absoluten Musik einer gewissen Ausdehnung sein. Don der Beschaffenheit dieser Gestalten ist der Derlauf in seiner Totalität nicht zu trennen; einen solchen in abstracto sich vorzustellen, ist unmöglich.

Worin aber der Unterschied liegt zwischen einem lebendigen finnvollen Organismus und ausgefülltem Formenschema (welchen ich stets betont habe, s. Gr. d. Opernd., 5. 143 oben) ist nicht etwa die Anhäufung schöner Themen. vager Einfälle, sondern die Begiehung derselben untereinander. Das Beglückende, Interessante, Wertvolle, Reizvolle aller musikalischen Gestaltung besteht lekten Endes darin, daß ein Einfall den andern ge= biert; sozusagen ein haupteinfall die andern aus sich heraustreibt, deren organische Zusammengehörigkeit da= durch gewährleistet wird: und nicht nur die "Themen" im Schulfinn, sondern alles was schlechthin in diesem Sat "vorkommt", wächst und blübt aus diesem Keim ober Stamm heraus. Aber auch gang unabhängig voneinander eingefallen können sich Themen zu einem wahren Organismus zusammenschließen, deren formale Zusammengebörig= keit geheimnisvoll, wie alles in der Musik, gesichert ist. (Die Analogie mit dem vorhin behandelten Verhältnis von Ton und Wort bei Vokalmusik drängt sich hier auf.) Beides zu beobachten ist Beethoven eine unerschöpfliche Fundgrube (f. obiges Beispiel letter San der C-moll-Sinfonie). Tedenfalls aber beruht alle Gestaltung größerer musikalischer Gebilde auf bewußter Gedankenarbeit, und kann nicht mit der Inspiration im Sinne des spontan sich einstellenden genialen Ur-Einfalls verglichen werden; es ist kindisch, sich gegen das Wort "Reflexion" zu wehren, das kombinatorische Moment leugnen zu wollen. "Bewußte Gedankenarbeit" heißt hier nicht: so lange rechnen, bis die sichere Cosung erzielt ist; sondern es schwebt einem etwas por, eine Gestaltung, die man finden möchte; man müht sich, entwirft, verwirft, bis der glückliche Augenblick kommt, der das "rechte" bringt, was einem natürlich dann "einfällt"; aber alles das ist doch abhängig von dem Ureinfall. Diesen Charakter des "Verlaufes", der Formenbildung der Musik zu leugnen, zeigt nicht nur eine große Unfähigkeit, sondern auch eine gewisse Seigheit des Denkens: indem man, wenn man schon die Inten = fität der Musik und ihrer Wunder nicht kennt und anerkennt - aus unterschiedlichen Gründen -, in die Ertensität sich flüchtet und diefer Eigenschaften und Derantwortungen andichtet, die sie ihrer Natur nach nie und nimmer haben und leisten kann. Eine Eigenschaft der größeren Sage und formen der Musik ift auch, daß fie eine gewisse Grenze der Ausdehnung in sich fordern. Kein musikalisches Thema ist so ergiebig, daß es allein einen großen sinfonischen Sat aus sich bilden könnte, man braucht zwei und mehr; aber ist jedes "Thema ericopft", bann ist ber Sak aus. Die innere Jusammengehörigkeit der Themen bedeutet auch eine Grenze ihrer Jahl. Beliebig viele zusammenzubringen und loszumusi= gieren ift finnlos und erzeugt Monftrosität, - ein Zeichen pon antimusikalischem Derfahren.

Wenn wir die höchste Ceistung der Musik in einem Betracht darin sahen, daß eine einzige kleine Congestalt, durch ungeheure Konzentriertheit der Entwicklung nicht fähig, unendliche Geheimnisse auszusprechen scheint, so können wir eine andre höchste und eigentlich großartigste Ceistung der Musik sehen in jener Art der Synthese, bei welcher Ausdruck und Architektur sich zum stattlich lebendigen, großen Organismus verbinden, wie die Beethovenschen Sinsonien ihn uns verkörpern.

Ich habe versucht, in diesem Teil die gesamte Musik einer Betrachtungsart zu unterwersen, bei der ein Moment ans Licht gezogen wird, welches bis jeht meines Wissens, so verwunderlich dies ist, noch nie bewußt und zusammenstängend behandelt, oder gar in den Mittelpunkt einer ästhetik gestellt wurde: das Gewordene ihres Stoffes. Obgleich dieser dritte Teil bereits zu einer beträchtlichen Tänge angewachsen ist, habe ich doch vieles nur sehr flüchtig behandeln können, mußte manches liegen lassen, was näher zu versolgen lohnend gewesen wäre. Doch es drängt zur Übersicht. Wir wollen sehen, welche Solgerungen aus dem Sonderwesen dieser einzigartigen Kunst, welches sich in der aposteriorischen Natur der Harmonie so bedeutsam kundzibt, noch zu ziehen sind.

Was entsteht, vergeht. Wir haben gesehen, in welchem Sinne die Kunst der Musik ent stand en ist, geword en ist. Wollen wir den Mut haben, dem Gedanken ins Auge zu sehen, der die Konsequenz ist, wollen wir den Reim auf "entstehen" laut auszusprechen wagen? Ein seltsamer Gedanke mag das wohl manchem scheinen; und doch — noch seltsamer, daß er nicht schon jedem einmal gekommen ist, der Sinne hat sür das, was das Wesen der Musik, was ihre Geschichte lehrt, was die Zeichen der Zeit künden.

Die Musik bildete sich selbst ihren Stoff, der bei allen anderen Künsten die Welt ist. Die bleibt bestehen; aber die harmonie? was wird mit ihr? Ehe sie war, gab es keine jett noch lebende Musik; ihr Aufdämmern bedeutet den Anfang unsrer Wahrnehmung; sie ist wie unsre Sonne. Wenn sie untergeht, was wird dann sein? Und, so wie sie kam, wird sie nicht gehen müssen? Das, was Musiker sangen und bildeten, ehe es sie gab, versteht

man heute nicht mehr. Wird man später das verstehen, was in den Custren der Harmonie komponiert wurde? hat das einzige Mal, wo in der Welt= und Kultur= geschichte es eine Harmonie, eine Orchesterkunst, eine so entwickelte Musik gab, vielleicht die Bedeutung, daß nunmehr die Großen, die in ihr schaffen, allen Völkern, Zeiten und Welten so verständlich zu sein die Möglichkeit haben, wie Shakespeare, Dürer, Michelangelo — oder vergehen sie gleich denen, die seinerzeit vielleicht ebenso deutlich und wonnig die Seele des Volkes auf der Cyra, der Sidel und im Gesange aussprachen, einen Caut der Nation bildeten, der mit ihm unterging?

Ich habe mich bemüht, zu verfolgen und aufzuzeigen, wie die harmonie langsam wurde, und mit ihr die "musikalische Idee", die unzertrennliche Verbindung aller Elemente; sie entspricht dem, was man im Grunde von je unter Melodie meinte, aber steigert den Begriff. Sie ist mehr als die bloße Melodie, welche nur Linie ist, sie enthält diese immer mit, aber auch harmonie, und dadurch erst erhält sie unermeßlichen Sinn und Ausdruck; nach wie vor halte ich sie als die höchste, und das Wesen der Musik am tiessten und drastischsten ausdrückende Leistung derselben, von der alle Großtaten dieser Kunst abhängig sind.

Dies war ein gewaltiges Werden, eine Entwicklung, ein Aufstieg, ein mächtiges crescendo; wohin soll es führen? Es liegt ein Drang in der Luft, jeht fraglos, ein: Weiter, Weiter! Aber ist es, an der Hand dieser Untersuchung, nicht klar, daß das, was jeht am Werke ist, das Gegenteil von Fortschritt ist, nämlich Zerssehung, Zersehung in die Bestandteile, die

ba waren vor der gangen Entwicklung? Gegen beide läuft man Sturm von verschiedenen Seiten; man will das Gebäude der Barmonie abbrennen, weil man glaubt, nicht mebr drin wohnen zu können, es sei zu eng, und weiß noch gar nicht, was man dafür hinsett; mahrend jeder anspruchsvolle, verwöhnteste Wohner noch Jimmer und Sale barin entdeckt hat, die noch keiner por ihm fand, und fich recht behaglich darin gefühlt hat. Ja, die harmonie ist ein Zauberhaus, welches so groß ist, wie man es gerade haben will; es hat alles darin Plat, wenn es nur von der musikalischen Idee eingeführt wird. Wenn ich fage,

daß Schumann diesen



Zusammenklang ge=

schrieben hat, wird man es zunächst nicht glauben; ich beweise aber nicht nur, daß er ihn geschrieben hat, sondern auch, daß dieses d-c-h, welches allein und für sich angeschlagen, sinnlos und scheußlich ist, bei Schumann wohlklingt; was es sonst noch ausspricht, ist nicht beweisbar. hier ist die Stelle; aus obigem Lied: "Auf einer Bura":



Bei Bach, im kontrapunktischen Sluß mancher achtstimmigen Motetten 3. B. finden sich Stellen, wo fast die ganze Tonleiter zusammenklingt. Was im sinnvollen Zusammenhang schön ist, kann an sich betrachtet häßlich sein; und auf häßlichem kann man keine Schönheit gründen.

An Stelle der musikalischen Idee aber, diese "sinnpolle Sonthese" der Elemente, wie ich sie nannte - früher batte man gesagt: Melodie -, sekt man die Elemente, bemüht fich, die Elemente wieder zur Sinnlosigkeit zu trennen, auseinanderzureißen und caotisch durcheinanderzuwerfen; dieselben Buchstaben fo lange zu gruppieren, bis sie keine Worte mehr geben; was früher "Buchstabe" biek, heift jest: "Chstbbuae" - wer lacht da? Dies ist nicht etwa blok mein Eindruck; ich bin da jeder Rechtfertigung überhoben, denn alles dies wird durchaus als Theorie aufgestellt, offen und deutlich; wird nicht nur in der Cat gepflegt von Schaffenden, sondern auch verteidigt und verherrlicht von Urteilenden; es ist kein persteckter hochverrat, sondern offene Revolution, angesagter Krieg. Aber, wenn nun auch "Melodie" abgetan fein foll, ein überwundener Standpunkt, fo ift doch bas Phänomen nicht abzuleugnen; wir wiffen doch, daß es Menschenbirne gibt, in denen musikalische Einfälle von weltbezwingender Macht auftauchen, wir wissen, daß von den vielen Millionen Musikern, die musigiert, und von den vielen Tausenden, die komponiert haben, nur einige wenige Namen sich abbeben, deren Nennung für uns verbunden ift mit einer individuellen Me= lodie, einer Schöpfung der Intensität, nicht der Ertensität. Bach, handn, Mogart, Beethoven, Weber, Mendelssohn, Schubert, Schumann, Wagner, Chopin,

Brahms - jeder hat seine musikalische Disitenkarte. Und gesett, das wäre wertlos und nicht das Richtige, was soll denn so ein armer Mozart oder Schubert anfangen, wenn ihm an Stelle von "gesellschaftsbildenden Drogrammen" oder trommel- und zwerchfellerschütternden Kakophonien Melodien zuströmen, aus denen er seine beglückenden Gebilde ichafft? Kann man die Natur umbiegen? und wenn etwas in der Natur einer Kunst liegt, heißt es da nicht, fich von diefer Kunft entfernen. wenn man ihre Natur vergewaltigen will? Man kann im Leben, in dem "vom Willen geführten Leben der Dölker" Aristokratien abschaffen, Könige und Kaifer töten, und ausliefern, aber die Aristokratie der verbannen Natur, der Kunst kann man nicht toten und abschaffen; man kann nur fagen, fie mare nicht da; und in Deutschland kann man das sogar glauben.

Der geistige Kampf gegen den musikalischen Einfall — und mit ihm übrigens gegen alles entsprechend Wertvolle und Wesentliche der anderen Künste — steht auf sehr, sehr schwachen Beinchen; soweit er eben geistig ist; er wird nur mächtig gestützt durch die Masse derer, in deren Interesse die Glorifizierung der musikalischen Impotenz liegt, und sindet Boden beim deutschen Publikum mit seinem Hang zu dem in hochherrlichem Bombast eingehüllten inhalts= und sinnlosem Dummen; geführt aber wird er von dem jüdisch=internationalen Geist, der dem Deutschen den ihm ganz fremden Wahnsinn des Niederzeißens und Zertrümmerns einpflanzt. Das Ganze ist ein Verwesungssymptom.

Die Inspiration ist das Wesen der Musik als schöpferischer Kunst (7). Mehr und ausschließe

licher als der anderen Künste. Ja, der Begriff des Schaffens in der Musik isoliert sich geradezu zu einer Sonderkunft, da es nur in der Musik ein Produzieren (Schaffen) und Reproduzieren (Ausüben) gibt. Es ist geradezu er= staunlich, daß dieser elementare Jug und Wesensteil der Musik, so auffallend er ist, noch nicht zum Ausgangs= punkt tieferer Erkenntnisse über das Wesen dieser Kunst geführt hat, so viel auch über sie philosophiert und ästhetisiert worden ist. Ich weiß, daß unehrliche Sophisterei jederzeit bereit ist, das Wahrste und Selbstverständlichste zu bestreiten; deswegen muß ich, da ich boch einmal beim gründlichen Aufwaschen bin, die Aussage über die Trennung von Schaffen und Ausüben kurg begründen, um Einwürfe, wie etwa: "Der Maler kann auch das Bild eines anderen reproduzieren" aleich abzutun. Die Art der materiellen Tätigkeit ist dieselbe, ob ein Maler malt oder kopiert. Der Maler malt, der Dichter dichtet. Die Stelle, wo das Ingenium einfließt, zeigt sich nicht durch irgendein äußeres phänomenologisches Merkmal; indem der Maler malt,, produziert er ent= weder oder reproduziert. Mit dem Aussprechen des Wortes "Maler", "Dichter" ist die seine Kunst betreffende Tätigkeit voll bezeichnet. Dagegen beim Aussprechen des Begriffs "Musiker" weiß man nicht, ob er Werke seiner Kunft durch Spielen, Singen, Dirigieren wiedergibt oder ob er sie erzeugt. Der Spieler steht zum Komponisten im Derhältnis des Schauspielers oder Rezitators zum Dichter. Ja, die Begabung ist eine gang andre, oft entgegengesette. Das allgemeine "musikalische" Talent oder Genie besteht in der angeborenen Beherrschung des Elementes der Tone in irgendeiner möglichen Beziehung: Gehör, Gedächtnis, technische Sähigkeiten der Singer oder des Kehlkopfes, die bis ins Wunderbare geben können. Dagegen wird sich der geborene Komponist dadurch legitimieren, daß ihm aus der Welt der Tone neue Gestalten aufsteigen, daß er Visionen bat. Das große reproduzierende, allgemein musikalische, aber nicht produktive Talent wird in der Regel auch das "Erlernbare" des Komponierens sich anzueignen die Begabung haben und wird feinen Kontrapunkt, feine Sormenlehre gut abfolvieren. Ebenso ist ein kompositorisches Genie ohne allgemeine musikalische Begabung zwar nicht denkbar, jedoch wird es ihm oft durchaus an irgendeinem reproduktiven Talent mangeln; so war Schumann ein unmöglicher Dirigent, Wagner ein fehr schlechter Klavierspieler, offenbar überhaupt ohne jede manuelle Begabung. Solche Universalmusikanten wie Bach, der sogar ben Instrumentenmacher in sich schloß, sind unbegreifliche Ausnahmen.

Bei Bach bedeutet diese Vereinigung aller Definitionen des Begriffs "Musiker" natürlich einen Gipfel: alle Begabungen "für Musik" aufs höchste in einem Individuum entfaltet und nebeneinander in prachtvollster Vollkommenheit existierend, entsprechend der höchstentsaltung und Freiwerdung aller Kräfte der Musik in jenem Zeitalter. Aber jene Vereinigung in einem Musiker kann auch eine Wurzel bedeuten: die dumpsste, primitivste Verdindung der unentwickelten musikalischen Elemente im antik-mittelalterlichen homophonen Zeitalter, wo Spielen und Erzeugen sast zusammensallen. Unser Überblick macht verständlich, wieso sich da noch nicht die Begriffe Komponist — Spieler scharf scheiden konnten. Was war da

Melodie, was form, was Schaffen? Je mehr es "Licht" wurde in der Welt für die Musik, desto mehr sonderten sich, wuchsen und verselbständigten sich die beiden großen Reiche der Musik, beinahe zwei selbständige Künste bilbend: die produktive und die reproduktive; beide wieder elementar zurückzuführen auf die großen zwei Ströme des Ausdrucks und der Architektonik: der Phantasie und der Technik, der Tonbeflügelung und der Tonbezwingung, der Maria und der Marta der Musik.

Ju den Derwesungssymptomen unser Zeit gehört also auch das Bestreben, die beiden Ströme wieder in eine Quelle zurückzustopfen, den Baum wieder in die Wurzel zu verwandeln, indem zwischen Bearbeiten und Komponieren de facto kein Unterschied mehr gemacht wird; die Originalität der Ersindung ist als saure Traube verbannt, die Nichteristenz des musikalischen Einfalls proklamiert (Fürst Paphnutius verbannt die Fern aus seinem Lande!); im Grunde also ein Zurücksallen in arbeiterhafte Primitivität früherer Zeiten, in denen sich der Begriff "Komponist" noch nicht rein herausgeschält hatte. Ja, man will jeht ganz ohne Thema komponieren können. Das ist, als ob ein Weib gebären wollte, ohne empfangen zu haben.

Wenn ich jest zum Schluß ganz kurz anfüge, wie ich den Sinn und das Werden der Musik in großen Zügen sehe, wird es hoffentlich nach dem vorigen so verstanden werden, wie es hier nur soll: im Lichte der Sonderstellung der Musik, also nicht als individuelle Spezialwürdigung der einzelnen Träger derselben; diese also nicht ohne Seitenblick auf die stete Mitentwicklung des Geistesmaterials (wie ich es nannte) betrachtet, und vers

standen in Rücksicht auf diesen einzigen und der Musik allein angehörigen merkwürdigen Umstand.

So betrachtet, sehe ich, trog der Riesengestalt Bachs, den höhepunkt aller Musik in Beethoven, weil in diesem der höchste Ausdruck mit der höchsten Bewegungsfreiheit verbunden ist. Der Begriff der Instrumentalmusik ist eigentlich durch ibn allein repräsentiert. Dies war seine Mission. Damit ist aber auch gesagt, daß die ihm angeborene Themenphysiognomie im allgemeinen eine instrumental-finfonische ift, d. h. den Keim ber Bewegung in sich trägt, also nicht von einer andern Art, die zu dem "Ausdruck" nach einer Richtung bin, die die Seele der Dokalmusik und Enrik ausmacht, nicht recht brauchbar ist, wie denn auch, alles in allem, der Dokalkomponist in ihm nur ein Anhängsel ist. Eine Steigerung konnte er nur erfahren in der Intensität, der Derfeinerung nach dieser Seite bin, wenn auch felbst diefe in gewiffen Partien feiner Kunft porgebildet ift. Diese geschah durch die Enriker, besonders Schumann; es ist kein Zufall, daß alle Romantiker und Enriker, die nun folgten, nachdem Beethoven der Musik alle greiheit der Bewegung gegeben, alle Möglichkeiten des Ausdrucks erschloffen hatte, engere Kinder des Candes waren. Deutsche - ich nenne nur Weber, Schubert, Schumann, Wagner -, die sich sozusagen gang dem Ausdruck schwelgend hingeben konnten. Ihre hauptmission lag in dem Aufdecken der tiefsten Musterien des nationalen Seelenlebens, Musik als Seele der Nation, das "Wiedererkennen" über Zeit und Raum bildet den Zauber ihrer Kunft. Keiner von ihnen hat den Atem der Bewegungsgestaltung wie Beethoven, geschweige denn ein folgender.

Don Wagner ist hier selbstverständlich nur in seiner Eigenschaft als Musiker die Rede; den gewaltigen Atem feiner Werke liefert ibm der Dichter: und als Ge= famterscheinung bildet er den mahren Nachfolger Beethovens. Das ist bedeutsam und gibt zu denken. Alle bedeutenden Komponisten nach Beethoven waren vokal glücklicher wie er und instrumental nicht ihm vergleichbar. Die Musik allein kann nicht so weiter; fie hat ihren höbepunkt erklommen. Manche suchten da das heil in der reaktionären Tendenz, wie der ehrliche Brahms; die ihm folgenden alle irgendwie in der Er= tensität; ja, in der Monstrosität; ferner in der Derunreinigung der Musik, anders kann ich's nicht nennen. An den Schlacken, den Perfonlichkeitsresten, den Ginmaligkeiten unfrer Großen feten fie ein; gewisse Unmusikalitäten im "Ring", der Chor in der IX., — das find die Ausgangspunkte für gange Strömungen, Richtungen und Gattungen. Wenn in einer feinen Gefellschaft eine markante Perfonlichkeit ein gewagtes Wort, spontan, bei gegebenem Anlag und mit guter Wirkung spricht, gilt es als taktvoll und geschmackvoll, es dabei bewenden zu lassen, verständnisvoll guittierend; aber das Gegenteil davon ift, das einmal Gelungene als Freibrief zu Nachahmungen und Überbietungen zu benuten mit der Parole: "Nun ist's ja erlaubt, der hat's ja auch gemacht." Der Surft aber fpricht in diefem Salle icharf: "Mein Lieber, die Wike mache ich."

Ohne Intensität hat Extensität aber keinen Wert. Entgegen dem albernen, ewigen Eroica-Beispiel verweise ich auf alle Sinfonien und großen Instrumentalwerke Beethovens, und mache aufmerksam, daß jedes seiner hauptthemen eine eigene Welt für sich ist, von größter Intensität.

Die Monstrosität der Formen und Mittel erschöpft sich auch bald; sie hat dazu geführt, daß jetzt, in allerletzter Zeit, man für das Beste findet, alles, harmonie, Melodie, Form, Logik, Schönheit, Dernunft, kurz und klein zu schlagen, alles um und um auf den Kopf zu stellen und den Tempel der Kunst in ein Irrenhaus zu verwandeln.

Cangsam, wie die Sonne der Harmonie im Gange der Jahrhunderte aufgegangen ist, wird sie untergehen. Aber ist es jetzt schon die Stunde? Dürsen wir uns nicht noch einiger Sonnenblicke des Cages freuen?

Wir wissen es nicht; aber eines weiß ich bestimmt: Ist die neue Kunst, die uns verheißen wird, auf die Proben basiert, die die allerneuesten Futuristen uns bieten, d. h. auf die vollständige Zertrümmerung der Harmonie, so ist sie so unverständlich für die Gehirne, Ohren und Herzen, die die Sprache Bachs, Beethovens und Wagners verstehen, wie diese und alle anderen Musikheroen der letzen Jahrhunderte für Priester und Gemeinde jenes neuen Kultus sein werden. Es bedeutet weder Fortschritt, noch Rückschritt, — es ist ein Abschneiden, ein Untergang, — es sind zweierlei Dinge. Wo werden dann die Sinsonien Beethovens verständlich sein? Und wenn deutsche Sprache nicht mehr verstanden wird, wo Wagner, unser Liedersänger, unser Weber?

Die Sonne wird untergehen. Alle Musik hat ja etwas seltsam Verblühendes an sich. "Macht' ich doch, sagte der Gott, nur das Vergängliche schön." (Goethe.) Aber soll und kann man den Sonnenuntergang beschleunigen, indem man Vreck an den Horizont wirft? —

Welch ein wahnsinniger Cor Müßt' ich doch sein, wollt' ich mir erlauben, Das Aug' von dieser finstren Wahrheit ab Buntfarb'gen Siegesbildern zuzuwenden. (Kleip)

mir kehren seufzend zu Paul Bekker und mit ihm gu dem Stand und Juftand der heutigen Mufik gurück. Ich habe mir felbst die Nötigung auferlegt, zu zeigen, wieso sein Beethovenwerk die Bahn brechen soll für eine Asthetik, die für alles gute Frühere vernichtend, für alles schlechte Kommende plagmachend ist, durch ihre Ubertragung außermusikalischer Werte auf Musik und Abmusikalischer Werte von der Musik. muß daher auf zwei neuere Schriften Bekkers zu fprechen kommen, in denen die Absichten des Beethovenwerkes voll aufblühen: das Seuilleton "Erfinder und Gestalter", "Frankf. 3tg." vom 9. Januar 1918, und "Die Sinfonie von Beethoven bis Mahler", Vortrag, erschienen bei Schuster & Cöffler. Ich werde kurz sein, und kann es um so leichter, als mein dritter Teil erneute Erklärungen und Widerlegungen unnötig macht. Wenn man feine Darstellung deffen lieft, was ich über den "musikalischen Einfall" je gesagt habe, muß man glauben, mein Ideal sei das Potpourri, oder das Dreimäderlhaus, wo Einfälle, aus dem Organismus geriffen, aneinandergeklebt find. In feinen Angriffen gegen mich entschlüpft ihm folgender dankenswert konzentrierte Sak: "Als »Ein=

fall« gilt ihm dabei nicht etwa die Konzeptionsidee des Ganzen, sondern der musikalische Keim: das Thema, das Motiv, die Melodie, aus der sich das Werk entwickelt." Allerdings gilt mir das dafür; denn: Ist die "Konzeptionsidee des Ganzen" etwas Musikalisches, so ist sie aber nichts Musikalische Keim, das Thema" usw. Ist sie aber nichts Musikalisches entstehen, wann aus Kresseamen Maikäfer wachsen. Wer das nicht einsieht, der lasse sich also nicht sach fagen, wie (im selben Seuilleton): "Es ist also nicht wahr, daß der Musiker erst ein Thema haben muß, bevor er seinen Sinsoniesak komponieren kann. Im Gegenteil: er muß schon den ganzen Sathaben, um das Thema finden zu können."

Gegen das Wort "Erfindung" führt er Krieg; obwohl er es selbst natürlich immerzu gebraucht, da es kein anderes dafür gibt. Ein Wortstreit. Es ist ohne weiteres zuzugeben, daß an und für sich dieser Ausdruck nicht sehr glücklich ist für den Vorgang, den er hier bezeichnen soll, namentlich durch die Vergleichung mit seinem gewöhnlichen Sinn; wenn man nämlich durchaus an Edison denken will. Doch wir haben einsach kein besseres Wort dafür. C. M. v. Weber, E. Th. A. Hoffmann, Schopenhauer — Leute, die sich der deutschen Sprache wohl zu bedienen wußten, — gebrauchen diesen Ausdruck ganz unbesangen; nebenbei ein Beweis, daß er schon über hundert Jahre gang und gäbe ist; wir haben keinen anderen. "Eingebung" ist Inspiration, bezeichnet also schon einen Wert, während "Ersindung" ein neutraler

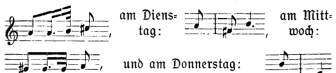
Ausdruck ist, indem man sagen kann, das Stück sei gut oder schlecht in der "Ersindung". Aber der Streit wäre nicht schlimm, wenn es sich darum handelte, ein besseres Wort zu sinden; Bekker jedoch schlägt auf das Wort und den Sinn meint er: man hat nur noch zu "gestalten", nicht zu "ersinden", welches Nebensache ist.

Dann aber wieder sucht er aus einem Wort gebrauch den richtigen Sinn zu beweisen, also umgekehrt wie bei "erfinden", nur sehr unglücklich. Das Schöpferamt des Künstlers soll bewiesen werden aus dem Worte "Schöpfer". "Der Schöpfer schöpft, aber er erfindet nicht" usw. Ich denke wohl, der Schöpfer eines Werkes schaft. Schöpfen tut das Dienstmädchen mit dem Einer; seit November 1918 vielleicht auch die herrschaft. Aber der liebe Gott, der Schöpfer des himmels und der Erden, hat die Welt geschaffen; ebenso schaffen Künstler ihre Werke; schöpfen tut man Wasser oder Verdacht.

Dann kommt die alte Eroikageschichte noch einmal; denen, die ihre Belehrung über Kunstfragen aus der Frankfurter Zeitung "schöpfen", habe ich hier nichts zu sagen, die anderen, die über künstlerisches "Schaffen" etwas hören wollen, verweise ich auf das hierüber im 3. Teil dieser Schrift Gesagte, sowie besonders auf die "Gröfr. d. Od.", S. 144—145 ff.

Den hauptstreich gegen den musikalischen Einfall führt er in der in sich schon unlogischen Behauptung, der "Einfall" sei schon eine Gestaltung. (!) Auch hier berufe ich mich auf das von mir über das Wesen des Einfalls Gesagte in der Gr. d. Od. und im 3. Teil dieser Schrift, indem ich jedem, der mag, überlasse, sich weiss

machen zu lassen, daß 3. B. das "Reich mir die hand, mein Leben" so entstanden wäre, daß Mozart am Montag:



"gestaltet" hätte. Daß es selbstverständlich zahlreiche Fälle gibt — wohl bei jedem Komponisten —, wo ein Thema sich, aus einer anfänglich anders aussehenden Gestalt, allmählich, durch Änderung, Verbesserung zur endgültigen, befriedigenden Fassung formt (wie es Bekker aus Skizzenbüchern ersehen hat), ist kein Beweis dafür, daß es immer so ist, und daß es nicht andere Topen der Ersindung gibt, die sosort, wie die gepanzerte Minerva aus dem haupte des Zeus, springen; und dieses ist die Signatur des eigentlichen Begriffs "Einfall", der als solcher auch durchaus erkannt werden kann, wozu aber Bekkern — und ich möchte hinzusügen: unsrer ganzen Zeit — das Organ zu sehlen scheint, welchen Mangel er, durch In-Permanenz-Erklärung desselben, zum musikalisch=ästhetischen Tugendgesek erheben möchte.

Auf das, je nach Behandlung öde oder interessante Thema der musikalischen Ähnlichkeiten will ich ihm nun nicht mehr folgen, es könnte mich zu weiterer Ironie verleiten, der ich ohnehin vielleicht schon zu sehr die Zügel habe schießen lassen, denn wir kommen nun zu weiteren Enthüllungen seiner angewandten Theorie, bei denen aller Spaß aushört. Sein als Broschüre gedruckter Vortrag, "Die Sinsonie von Beethoven die Mahler" enthält das Programm dessen, was von nun an als Musik angesehen

werden soll und wonach sie beurteilt werden soll. 3ch habe ichon im 2. Teil ausgeführt, daß fein Bestreben im Beethovenbuch war, die Musik aus der Musik berauszujonglieren. hier nun sagt er deutlich, was, wenigstens bei der Sinfonie, an ihre Stelle gesett werden soll: "Die gesellschaftbildende Kraft." Was ist das? So fragt man sich. Unwillkürlich denkt man, da es sich doch um Musik handelt, es sei gemeint eine in der Musik, den Themen liegende besondere Kraft des Ausdrucks, die alle hörer gewaltig mitreift. Weit gefehlt! Worin fie nun besteht, wodurch sie "Gefühlsgemeinschaften zu bilden vermag" (S. 19), das sagt er nicht, weil er's nicht weiß; und weil, wenn man dem, was er durchsehen will, den ästhetischen Bademantel berabreikt, es als Trivialität und verlogener Kniff dasteht. Er fagt nur, daß fie nicht im Themenmaterial liegt. Daß fie nicht liegt: "in irgendeiner Eigenschaft dessen, was wir als Kunstwerk im engeren Sinne zu bezeichnen pflegen." (S. 19.) Er sagt: "Die Kraft des Gesellschaftbildens also bezeichne ich als die höchste Eigenschaft des sinfonischen Kunftwerkes." (S. 19.)

Also erstens: Die höchste Eigenschaft eines Kunstwerkes liegt nicht im Kunstwerk! Zweitens: Die "gesellschaftbilbende Kraft", als eben diese höchste Kraft, liegt demnach außerhalb desselben. Doch weiter: Die Themen dürsen banal und unoriginell sein. Den, der diese Eigenschaften an Sinfoniethemen tadelt, trifft sein Vorwurf der "Verbildetheit"; so diesenigen, welche sich an Schumann und Brahms erfreuen. Schön, das wäre ehrlich, wenn er sagen würde: Je banaler die Bettelsuppe, desto größer das Publikum. Aber gegen solche Auffassung der "gesellschaftbildenden

Kraft" wurde sich Bekker sehr verwahren. So einfach ist das nicht gemeint. Der Anteil an dem Wert der Musik wird dem musikalisch=thematischen gang abgesprochen! Das Kunststück foll geleistet werden, hohe, wertvolle Musik mit banalen und unoriginellen Themen zu fabrigieren. Also liegt es in der "Gestaltung" an sich? Daß Gestaltung unabhängig vom Themenmaterial, existenzia essentia, nicht einmal gedacht werden kann, ist eine unbestreitbare Wahrheit; davon war die Rede porhin im dritten Teil, S. 49. Worin könnte der Wert der Geftaltung also benn noch liegen, unabhängig vom Themenmaterial? In der "poetischen Idee? also einer Gedankenreihe außerhalb der Musik? Im "Programm"? Jedem Glauber oder Derfechter der Bekkerichen Afthetik mußte man die unbarmbergige Frage stellen und auf der Beantwortung mit ja ober nein bestehen: Ift die "Gestaltung", die "gesellschaftbildende Kraft" abhängig vom thematischen Material ober nicht? Im ersteren Salle wird die thematische Erfindung den Wert des Kunstwerkes entscheidend mitbestimmen; im zweiten wird die Bekkeriche Afthetik auf die Behauptung zurückgeführt, daß ein Saß mit Jauche durch ein daraufgeklebtes Plakat "Eau de Cologne" jum Sak mit Eau de Cologne gemacht werden kann. Wer nun noch meinen follte, ich übertriebe mit ber Behauptung, die Auslegung Beethovenschen Schaffens follte ichlechter Musik die Tur öffnen, der höre weiter; was latent und negativ im Beethovenbuch lag, kommt jett zum positiven Ausdruck. In dem Verbot, banale und unoriginelle Themen banal und unoriginell zu finden und fie abzulehnen (S. 58), sowie in dem Gebot, über fie hinwegzuhören auf die "Gestaltung" lag der Sat enthalten: "Eine banale und unoriginelle Musik kann doch schön sein." Es ist aber noch zu gefährlich für jeden echten Musiker, Musikkenner und Musikfreund, ein banales Machwerk etwa durch den Vergleich mit dem Sinfoniker Beethoven und deffen ewigherrlichen Themen doch banal au finden und abzulehnen. Daher ift es ratfam, diesen Sak zu stüken durch folgenden: "Eine schöne Musik kann doch banal und unoriginell sein." hier — so sollte man meinen, ist die Grenze der Paul Bekkerschen Behauptungen und ihrer Kühnheit; denn Beethovensche Sinfonien kennt man doch, die das Entzücken von vielen Generationen bildeten. O nein! Berr Bekker lebt in Deutschland, alfo kann er sich alles leisten. Auf S. 58 (und ähnlich S. 19) seiner Schrift: "Die Sinfonie von Beethoven bis Mahler" steht schwarz auf weiß gedruckt: "Daß es zu Beethovens Zeit sicher Musiker zweiten und drit= ten Grades gegeben hat, die viel schönere und originellere Themen erfunden haben als Beethoven." Der erschütterte Leser denkt sich nun: "Was, noch iconere Themen" - und hält eine Massenwallfahrt nach Wien für unvermeidlich, zum 3weck der dortigen Durchstöberung aller Archive nach diefen überirdischen Eingebungen der Wranikki und Benda, Romberg und Weigl, Gyroweg und Kogeluch. Aber auch so ist's nicht gemeint. Bort es, ihr deutschen Musiker, deutsches Publikum: Beethoven ist unoriginell, unoriginell in seinen größten Schöpfungen! Auf S. 59 steht wieder schwarz auf weiß: "Das sinfonische Thema soll also gar nicht in erster Linie originell fein - auch die Beethovenschen Sinfoniethemen sind dies keineswegs ----!

Diesen Sat kann nur ein Mensch zu sagen und zu schreiben wagen, der die "Frankfurter Zeitung" hinter sich und ein deutsches Bublikum vor sich hat.

Es ist nicht anders: wir sind verkitscht, versaut, versumpft, und stecken tief bis über den hals in Lüge, Dreck und Verwesung!

Und es ist nicht anders: Eine Scheidung, eine reinliche, bewußte Scheidung muß stattfinden, die das festlegt, was schon eigentlich ist. Was wird, weiß man nicht. Der schlimmste Pessimist hätte national diese Schmach, die unseren Untergang als Nation und Staat begleitete, nicht vorausgesehen und geglaubt. Es kann also auch sein, daß die Musik die Wege geht, die herr Bekker, als Sührer einer großen, ähnlichen Strömung in der Kunst will, und daß die Klassikerköpse im Pantheon deutscher Musik in zweihundert Jahren mehr östliches Gepräge tragen. Das weiß man also nicht genau. Aber, was ist, das weiß man doch. Und wer das nichtlistische Geseires seiner Frankfurter Zeitungs-Lieblinge sür die legitime Nachsolge der Werke Beethovens und Wagners hält, der kann geschissen nicht von gemalt unterscheiden.

In der Schmach und dem Frevel der Revolution erlebten wir mit Trauer, daß deutsche Arbeiter, deutsches Dolk sich von russisch-jüdischen Derbrechern ansühren ließen, und ihnen eine Begeisterung zollten, wie sie sie noch keinem ihrer deutschen helden und Wohltätern gönnten. In der Kunst erleben wir, daß ein deutscher Mann aus dem Volke, von so scharfem Verstande und reichem Wissen, wie herr Bekker, der wohl geeignet wäre, einem sozialen Institute als künstlerisch-organisatorischer Ceiter vorzustehen, die international-jüdische Bewegung

in der Kunft leitet. Ich sage: international-judisch, meine also nicht die Juden, als Individuen. Es ist ein Unterichied zwischen Jude und Judentum. Der Grengftrich der Scheidung in Deutschland geht nicht zwischen Jude und Nichtjude, sondern zwischen deutsch-national empfinbend und international empfindend. Ich selbst kenne eine ganze Anzahl Juden, und weiß indirekt von vielen anderen, die so deutsch, national und ehrenhaft empfinden, wie es nur gewünscht werden kann, und die ibre Pflicht im Kriege wie zu hause voll erfüllt haben; und umgekehrt von leider allzuvielen Deutschen, die gegenüber Deutschland internationaler, ja antinationaler empfinben, als es fremde und feinde tun, und denen ich die Cehre gönnte, die Aristan in der "hermannsschlacht" fährt. Aber das Judentum ist ein gefährliches Rätsel. Wagners ernste, liebevolle und tapfere Schrift hat ihm in Deutschland bei den Deutschen fast nur hohn und haß eingetragen, mogegen er bei den Juden, den ernsten und ehrlichen, wohl verstanden wird. Ja, die fast prophetischen Schlufworte find ichon in manchen bedeutsamen gällen Realität geworden; es gibt Juden, mit denen wir "einig und ununterschieden" find. Und Wagners Stellung in ber Judenfrage ist mild zu nennen gegenüber dem Radikalismus, den Juden aufbringen, wenn fie gur Erkenntnis ber Gefahr ihrer felbst kommen. Otto Weininger, diefer geniale, seherisch-begabte Jude, sagt geradezu: Judentum ist das bofeste überhaupt." ("Über die letten Dinge.") Wenn dies Judentum nun mit der ungesalzenen Einfalt und der geistigen Wehrlosigkeit des deutschen Durchschnittsmichels zusammenkommt, gibt's ein verhängnispolles Mixtum.

Der Sprung auf die Politik ist nur ein scheinbarer: ich rede von demselben Dinge: vom nationalen Ceben, was für manche Menschen das Ceben überhaupt bedeutet. Die künstlerische Verwesung ist das Symptom der nationalen. Die nationale Kunst ist im Organismus des Volkskörpers der edelste Teil. Sage mir, welche Kunst im Dolke gedeiht, und ich will dir sagen, wie der Gesundheitszustand des Volkes ist. Alle guten Diagnostiker des Riesenorganismus einer Nation oder Religion haben Kunstfragen ernst genommen. Die Strenge aller großen Kunstfeinde ist nur eine Überspannung eines richtigen Pringips; und wenn Plato streng aus seinem Idealstaat gewisse Conarten und Rhythmen ausgeschieden wissen will, und fordert, daß man darauf sieht, "welches die Rhythmen eines ordentlichen und tapferen Lebens seien" (Staat, Kap. 3), so ist dies jedenfalls nicht zu verwechseln mit den blöden Zensurverboten auf prüd-moralischer oder engbergig-religiöser Grundlage. Wir aber sind jest auf einem Tiefpunkt des Geschmacks angekommen, wie ihn wohl noch nie ein großes Volk aufzuweisen hatte. herrschend sind übelster Snobbismus und pobelhafte Gemeinheit. Musik wird als Mufik nicht mehr gehört, in der Oper ichon gar nicht mehr. Die Intendanten der beiden größten Operninstitute der deutschredenden Welt, Bülfen und Gregor, pflegten die Musik einer Oper gar nicht erft prüfen zu lassen, wenn ihnen der Tert nicht gefiel, also wenn er nicht roh genug war. Welche Wirkung mußte dies zeitigen! Stille Musik wird gar nicht mehr geschrieben; die Klaviersonate stirbt aus. Wer beute fagt, daß er ein Lied von Adolf Jensen icon findet, blamiert sich. Aber den irrenhäuslerischen Kitsch eines

Cyrill Scott oder anderer Futuristen nimmt man ernst. Nicht, daß freche und schamlose Spekulation ein Ding wie das "Dreimäderlhaus" entstehen ließ, ist das Derfallsund Derwesungssymptom — das kommt immer mal vor —, aber daß es solchen Boden in Deutschland sinden konnte. Deswegen hat es auch gar keinen Sinn, gegen dergleichen zu agitieren; zwar ist es dennoch eine Schande, daß es nicht von Staatswegen verboten ist; aber das Symptom einer tiefsten Gemeinheit bleibt, zu der eine Nation herabgesunken ist, die einer der edelsten Söhne, den sie erst hat an seinen Melodien verhungern lassen, in einer schmutzigen Pastete gebacken, frist. Ja, das Dreimäderlhaus hat unbestreitbar enorm gesellschaftsbildende Kraft!

Klare Scheidung! Wer ist jest noch Deutscher? Was ist noch deutsch? Wer ist gemeint, wenn jemand in Deutschland "wir" fagt? Sind es diejenigen Einwohner des ehemaligen Deutschland, welche ihr Daterland gegen eine fünfund-3wanzigfache Übermacht von vernichtungswütigen feindlichen horden schütten, oder sind es diejenigen, welche diefen, ihren eigenen Derteidigern und Beschützern, soweit fie der Tod im Seld verschonte, bei ihrer heimkehr nach vierjährigem heldenkampfe als ersten heimatgruß die Achselklappen und Ehrenzeichen herunterschnitten und riffen? Sind es die, welche mabrend des gangen Krieges, als es noch Zeit war, unermüdlich warnend und aufklärend gewirkt haben, warnend vor dem Dernichtungswillen der Seinde, aufklärend über den Ernst der Lage, oder die, die dem entgegenwirkend, Deutschlands geistigen und physischen Widerstand paralysierten, dem kämpfenden Deutschland die hande banden, und, fo den Sall ver-

ichuldend, nun Derfammlungen abhalten, in denen "die Schuld Deutschlands am Kriege" mit masochistischer Wonne konstatiert wird? Sind es die, denen an der Zugebörigkeit des Elfaß zu Deutschland, dem Schicksal der Kolonien. der Balten, Danzigs, Tirols liegt, oder die, die fich für die moralischen und ethischen Oflichten gegen die Serben. Dolen und Belgier interessieren, mahrend ihr Daterland in Todeskämpfen zuckt? Sind es die, die beute noch an Eudendorff glauben, oder die, die heute noch an Wilson glauben? Die, die mit hutten, Bismarck, Kleist, Wagner, Wildenbruch, oder die, die mit Kurt Eisner sompathifieren? Die Scheidung ift längst geschehen, der Weltkrieg hat sie mit seinem deutlichen Griffel markiert. Es gilt nur, dem ins Auge ju feben, wieviel Deutsche denn noch übrig sind; und Deutsche möchte ich nur noch alle die nennen, die nicht Teil haben an dem Mangel an Liebe und Zugehörigkeitsgefühl zu ihrem Cande, im tranfgenbenten Sinne, einem Mangel an Liebe und Stol3, wie er bei keinem zweiten großen oder kleinen Dolk der Weltkugel zu finden ift.

Was geschehen ist mit unserm armen Cand, von außen geschehen, durch eine brutal erdrückende, himmelschreiende unritterliche Übermacht (auf keinem Schulhof der Welt sieht man ein solches Kräfteverhältnis auch nur im Spaß), und diese noch gestützt durch bewußt organisierte, versleumderische Verhetzung der ganzen Welt gegen uns, eingeschlossen die teuflische Verhetzung der wilden horden, denen der verwundete deutsche Soldat als wehrloses Opfer vorgeworfen wird — was uns geschehen ist von außen an satanischer Grausamkeit, mit allen Schrecken und Bosheiten der hölle und des Mittelalters, an Schmach, hohn,

Schimpf und Derachtung -, von diesem ungeheuersten Justiamord und Gewaltakt aller Zeiten werden historiker schreiben, und ein Jahrhundert wird nötig fein, um die Klarheit zu schaffen, die jest nicht zu erzwingen ist. Was bier nur erwähnt werden kann, ift, wie "Deutschland" darauf jest reagiert. Die natürliche Reaktion auf all das, was wir feit fünf Jahren erlitten haben, wozu noch das Meisterstück unserer henkersknechte kommt: alles so binguitellen und umzudreben, als hätten wir alles das begangen, was jene gefrevelt — und was in Deutschland, und nur in Deutschland, geglaubt wird, und mit Wonne geglaubt wird. — auf all das die natürliche Reaktion mußte ein Auflodern von Rache, haß und Emporung des gesamten, fest zusammengeschlossenen Siebzig-Millionen-Dolkes fein, gegen welche der haß des Kleist= fchen hermann eine leife Andeutung ware. Jum haß unfähig find nur Beilige und Tiere. Sind die Deutschen, wie sie sich etwa im pagifistischen Professor barbieten, diesem widerlichsten Typus des hochverräters, — etwa eine folde Gemeinde der heiligen, daß sie gar nicht haffen können? O, fie können recht gut haffen, aber nur ihre eigenen Candsleute, die Nationalgesinnten. Ihr hak richtet sich gegen Ludendorff, nicht gegen Wilson; gegen Graf Reventlow, nicht gegen Clond George; gegen die Alldeutschen, nicht gegen die Räuber unfres heimat= landes: gegen deutsche Offiziere, nicht gegen frangofische Folterknechte und englische Gefangenenpeiniger. das überwiegende in Deutschland war und den Seinden ben Sieg - den sie sonst nie errungen hatten - in die hände gespielt hat, war unausrottbare Sympathie mit den Seinden, Stumpfheit, Gleichgültigkeit und Lieblofig=

keit gegen die eigenen Volksgenossen, Trägheit des herzens, überschwängliche Dummheit. (Es heißt immer: mit der Dummheit kämpsen Götter selbst vergebens; mit der deutschen Dummheit zusammen gegen Deutsche kämpsen selbst Franzosen nicht vergebens.) Bis endlich unser Verhalten gegenüber unsern Seinden zu vollständiger Ehrlosigkeit gesunken war und hochverrat, Bruderkrieg und eine grinsend-bettelnde Sklavenphysiognomie übrig blieb.

Wohl haben sich die alten nationalen Kräfte geregt und haben getan, was in ihren Kräften stand; aber der politische Kampf gegen sie im eigenen Cande war erbitterter und gehässiger als gegen Senegalneger, und es hat sich gezeigt, daß das andre stärker war. Und darin, nicht in dem tief verächtlichen "Sieg" der Tanks, die der in Deutschland so herzlich verehrte herr Wisson über den verblutenden Stumpf unseres heroischen heerkörpers rollen ließ, liegt die hoffnungslosigkeit für alle Zukunft. Denn wenn die se Gefahr nicht genügte, um die besten Kräfte des Volkes im inneren Organismus siegen zu machen, — was soll dann noch kommen, um das zu erreichen?

Die Neigung des Deutschen zu dem ihm Wesensfremben und Seindlichen — einzig dastehend in der Weltzgeschichte — ist nicht historisch bedingt; sie ist eine metaphysische Eigenschaft; sie war von je; sie, und nur sie wurde uns im Kriege zum Verderben. Alle wahrzhaft deutschen Künstler, alle Patrioten haben von eh und je unter diesem verruchten Wesenszug schwer gezlitten; so viele Namen, so viele Marthrien. Diese perverse Neigung ist hochverrat am Deutschtum; dieser hochverrat gehört zum deutschen Nationalcharakter. Wer sich

in Deutschland ihr widersett, verfällt dem haß und der Derfolgung; wer die Seinde Deutschlands schlägt, wird von den Deutschen geschlagen. Eine metaphysische Eigenschaft, von je daseiend. hermann der Befreier siel von dem Dolch eines Verwandten. Dieser Dolch geht heute noch um; er ist gegen alle deutschen herzen gezückt; und wer für Deutschland am meisten lebt, den trifft er am sichersten. Ein solches Volk muß untergehen.

Wer sind noch die Deutschen, zu denen man "wir" sagen kann? Wo sind sie, die letzten Goten, ohne heismat und hoffnung, in kleiner Jahl?

Die Scheidung ist da; und das Ende ist da. Und da kann man wohl ernst die Frage stellen: Was wird aus der geistigen Summe unseres Wesens: unserer Kunst?

Die Antwort ist gegeben in den Zeichen der Zeit. So wie die Dernichtung des Deutschen Reiches aus uns felbst kam, fo wird das Ende der deutschen Kunft herbeigeführt und besiegelt durch eigene Dolksgenoffen. Die Stimmen ber schreibenden Offentlichkeit sind natürlich nicht entscheidend für die endliche Entwicklung; aber es ist ein Boden da, ein allzu ergiebiger, für das, was ein großer, mächtiger Teil der Publigistik in Deutschland schreibt und will, deffen Ausdruck ich eben fehr ftark in herrn Bekker zusammen mit seiner mächtigen "Frankfurter Zeitung" febe. Kommunismus in der Kunft. Gemeinsam= keit der Melodie - fie gehört niemandem und jedwedem an. Amerikanisch-internationale Döbelhaftigkeit. In der "Frankfurter Zeitung" kann man lefen, wieweit wir schon von Wagner abgekommen sind. Der Dernichtungskampf gegen deutsche Geistigkeit, Kunft, Musik geht gleichermaßen vom Ausland wie vom Inland aus. In Condon gibt's einen Anti-Beethoven-Derein; er wird bald Zweigvereine in Deutschland haben. herrn Bekker ift mein Daleftrina ju mude; er schickt ihn in eine "Vergangenheit, von der wir uns abwenden". In bem "wir" liegt die Scheidung. "Wir" andern aber, wir, die wir deutsche Kunft lieben, in der wir leben, wir wenden uns nicht von der Vergangenheit ab; wir murgeln in ihr, denn sie ist herrlich und tief. Wir gehören 3u ihr. herr Bekker will frifch-frohliche, neue, international-jüdische, gesellschaftsbildende Kraftkunst. "Veni creator spiritus." Wenn das vorne dran steht, ist's qut! "Veni creator spiritus!" Komm, du schöpferischer Geist! Wenn er aber nun nicht kommt, was dann? Was benn dann, wenn der schöpferische Geist nicht kommt? Das ichadet nichts, denn wir wissen ja von herrn Bekker, daß die "gesellschaftbildende Kraft", als "höchste Eigenichaft eines Kunstwerkes", außerhalb des Kunftwerkes liegt, also die Musik sein kann, wie sie mag. Das ist das Programm des gesellschaftbildenden Dergnügens, was an Stelle unserer herrlichen Kunft treten wird. In solchen Dolkerbund nicht aufgenommen gu werden, des find wir herglich froh.

Scheidung — Scheidung der Geister! Damit man weiß, wenigstens im Reiche der Idee weiß, was deutsch und echt ist, nachdem wirklich und wahrhaftig das heilige Deutsche Reich in Dunst zergangen ist. — —

"Wie es dem Manne geziemt, in kräftiger Lebens-"mitte zuweilen an den Tod zu denken, so mag er auch "in beschaulicher Stunde das sichere Ende seines Dater-"landes ins Auge sassen, damit er die Gegenwart des-"selben um so inbrünstiger liebe; denn alles ist ver"gänglich und dem Wechsel unterworsen auf dieser Erde. "Oder sind nicht viel größere Nationen untergegangen, "als wir sind? Oder wollt ihr einst ein Dasein hin"schleppen wie der ewige Jude, der nicht sterben kann, "dienstbar allen neu aufgeschlossenen Dölkern, er, der "die Ägnpter, die Griechen und Römer begraben hat? "Nein! Ein Volk, welches weiß, daß es einst nicht mehr "sein wird, nützt seine Tage um so lebendiger, lebt um "so länger und hinterläßt ein rühmliches Gedächtnis; "denn es wird sich keine Ruhe gönnen, bis es die "Fähigkeiten, die in ihm liegen, ans Licht und zur Gel"tung gebracht hat, gleich einem rastlosen Manne, der "sein haus bestellt, ehe denn er dahinscheit."

(G. Keller, Sähnlein der fieben Aufrechten.)

Der Gedanke, dem hier ins Auge gesehen wird, ist bei uns zur traurigen Erfüllung geworden. Das war das Leben. Und die Kunst? Ich habe, glaube ich, deutlich gemacht, welche Gesahren der Vergänglichkeit die Musik von innen und welche sie von außen bedrohen, so daß wir auch diesem Ende ins Auge sehen müssen.

Immerhin aber lebt die Melodie des Schubertschen Lindenbaumes länger als die Weltreiche Alexanders und Navoleons.

(Unter-Schondorf, S. 20, Juli 1919.)

# Erfurse und Unmerfungen

١.

## Beethovens Pastorale.

Don den Sinfonien Beethovens ist für mich die Pastorale die bealückendste. Die Achte bewundere ich am meisten als kongentrierte Genialität und Reife; Neunte mublt mir die Gefühle am meisten auf; aber trok ber "gefährlichen Nachbarichaft" der popularen Sunften, dieser Sinfonie par excellence, und dem Glang der Siebenten ist es die Sechste, die mich am meisten beglückt; sie, die in neuester Zeit wieder als minderwertig gelten soll und von je das Streitobjekt für Asthetiker war. Die Frage der Programmusik lebt immer wieder durch sie auf. 3ch gedenke nicht, mich auf sie jest näher eingulassen; Beethoven selbst bat in bezug auf sein Werk der richtigen Auffassung den Weg gewiesen und uns den Schlüffel zu dem Verständnis feiner eigenen Stellung gu dieser Sinfonie und ihrem Entstehen in die Band gegeben, indem er fagte: "Mehr Ausdruck der Empfindung. als Malerei." Es wird so leicht, diesen Worten zu glauben, denn seine Musik ist ihnen ein starker Anwalt.

## I. Sak.

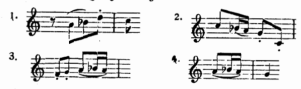
Wenn ich mich bemühte, das erste Thema mit Worten so zu umschreiben, daß dasjenige deutliche Gefühl begrifflich bezeichnet wird, welches mir diese vier Takte "auszudrücken" icheinen, fo könnte ich keine treffenderen und befriedigenderen finden als die, die Beethoven felbst über den gangen Sat gestellt hat: "Erwachen heiterer Empfindungen bei der Ankunft auf dem Cande." Ich könnte mir denken, ja, möchte wetten, daß jemand, der für den Ausdruck, die Sprache der Musik feines Organ hat, wenn man ihm dies Thema spielte, diefe Empfindungen angeben murde. ohne Kenntnis der Sinfonie und ihres "Programmes"; fo entzuckend beredt ift diefer höchft originelle, urmufikalische Beethovensche Einfall. Ist es nicht, als hielte der Postwagen und der aussteigende Mensch atmete die aute Candluft ein, indem er einen Rundblick auf die liebliche Gegend wirft mit dem gewissen glücklichen Gefichtsausdruck der guten Stimmung, die einen überkommt, wenn man ichone Wochen vor fich zu feben hofft, nachdem man der ichwulen Stadt entronnen ift? Rein mufikalisch gesprochen, ist dies geniale Thema der Prototyp eines Sinfoniethemas; in sich zwar vollendet, dergestalt, daß keine Note anders sein könnte; aber doch der weiteren Ausgestaltung bedürftig und fähig, innerlich vielgestaltig, ins Weite weisend; melodisch, aber nicht liedförmig-Inrifch; motivisch, aber nicht aphoristisch-draftisch. Es ist ein Mikrokosmos von Melismen und Rhythmen, die der Ausbreitung und des Auswachsens harren, was sie dann auch erleben. Abgesehen natürlich vom zweiten Thema und seinem Gefolge ist keine Note in dem gangen Sat, die nicht diesem ersten angehörte; felbit die anscheinend neue melodische Sigur, die im neunten Cakt beginnt,



ist nichts als eine freie Umkehrung der vier Cakte vorsher in der Bratsche vorkommenden natürlichen Gegenstimme.



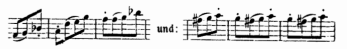
einer harmonischen Ausdeutung des zuerst homophon hingestellten Themabeginns. Die vier Takte, aus denen dieses erste Thema besteht, lösen sich, als selbständige kleine Gestalten, aus demselben los, gewinnen Eigenleben und bilden den ganzen Satz:



und zwar so natürlich, so selbstverständlich, daß man nicht im geringsten den Eindruck des Bewußten erhält. Jedes dieser kleinen Motivchen erhält seine Funktion im Bau, seinen Spezialausdruck, seine Fortsetung,



feiert seine Eigenart. Wie erhält 3. B. der Takt Nr. 1 in folgender Anwendung



Übergangscharakter, wird zur kleinen Brücke! Und der Cakt 4 drolligen, stillvergnügten Ausdruck in der Coda:



Auch der Rhnthmus der Sigur



die vom zweiten Achtel des Taktes 2 bis zum ersten des Taktes 3 reicht, spielt eine Rolle, und zwar gleich im sechsten und achten Cakte, und weiterhin besonders vom sechzehnten ab, wo er zehnmal und mehr wiederholt wird. Diese und ähnliche Wiederholungen derfelben Sigur, hintereinander und häufig, die ein gewiffes dudelndes Element in diefen San hineintragen (und die manden alten und neuen Ästhetikern als allzuhäufig erscheinen), sind ein starkes, poetisch musikalisches Ausdrucksmittel für den Charakter dieses ganzen Sakes. Es wird durch sie eine gewisse holde Monotonie ausgebreitet, die, nicht im geringsten malend, wohl aber stimmungserzeugend ist. Es ist, wie alles echt Musikalische, schwer in Worten wiederzugeben und muß auf halbem Wege verstanden werden. So ist es mir gleich bei den obenerwähnten zehnmaligen Wiederholungen auf derselben Stufe uff., vor allem aber in der Durchführung bei den Stellen, wo der Rhnthmus des Taktes 2 neben= einandergestellt, immer zwölfmal in derselben Conart - in B-Dur, D-Dur, G-Dur, E-Dur - als ob, gleich bei der Ankunft auf dem Cande, einen die tausend Stimmen des Candlebens umtönen und umfangen. Ohne die geringste Malerei in der Musik wird hier die Wirkung der gewissen ländlichen Geräusche mit ihrer friedlichen Eintönigkeit erzielt, und ich versichere, daß ich bei dem ewigen



hähne, Kühe, Glocken, Schafe, Dögel und Dorfuhren zu hören meine. Auch die ganze zweite Themagruppe trägt diesen Charakter des Lieblich-Verwirrenden, der vielen Eindrücke; man ist gewissermaßen "benommen" von neuem Getön, das doch so viel Ruhe ist. Das



ist herdenglockenstimmung, aber ohne Malerei, um so zwingender in der idealen Wirkung. Dies alles war das Objektive. Nun empfinde ich aber auch einiges als so zusagen subjektives Gefühl hiervon; ich meine die Stelle:



hierin äußert sich für mich das persönliche Wonnegefühl über all das Pastorale, über die ländliche Welt; "wie wonnig" scheint sie zu sagen; ähnliches die letzen acht Kadenztakte dieses Sates.

Man erwartete vielleicht, daß ich, nach der Weise der "Musikführer", diesem Sage, seinem Verlaufe folgend,

eine poetische Ausdeutung im Sinne eines kontinuierlichen Dorgangs geben würde. Nichts wäre falscher als
das. Dieser erste Satz (wie alle echte und wirkliche
Musik) ist einerseits musikalischer Organismus, d. h.
Derlauf nach den der Musik eigentümlichen Gesetzen, und
andrerseits eine Reihe von Impressionen, die zusammen,
als Grundgesühl und Ausdruckssumme, eine große
Stimmung geben, die eben den Charakter dieses
Satzes ausmacht. Wie müßte einen, der in Musik einen
Dorgang sucht, jede Wiederkehr, zumal die der Reprise, stören! Während das Moment der Wieders
holung als ein der Musik eigenwüchsiger Wesenszug,
sie als Architektonik, welche Symmetrie verlangt, erst
ermöglicht.

Ich kann nicht umhin, über den Vortrag dieses Satzes einiges Wenige, nur Allerwichtigste, zu sagen, da meiner Empfindung nach gewisse elementare Sachen trabitionell versehlt werden.

Das "Allegro" ist als Allegretto aufzufassen! Der Satz wird immer zu schnell genommen und zu stark! Das forte nur eben kräftig, nie ff. Die Achtel in den Streichern beim f. breit gestrichen; sonst erhalten die forte-tuttis eine lärmende Aufgeregtheit, die den ganzen Charakter des Satzes verdirbt.

## II. Sak. "Szene am Bach."

Es ist ein Wiesenbach, von Erlen und anderem Gebüsch schattig und reich umsäumt; man sieht die Riesel auf dem Grund, denn es ist ein klarer Tag. Beethoven geht neben

ihm her und schaut in sein fließen und Quirlen. Über sich hört er Dögelchen trillern. Wie liebt er das!



Diese Stelle scheint zu sagen: "Wie schön ist das alles." — — — Er bleibt stehen, um es deutlicher zu bören:



Doch alles still — er geht weiter. Der Weg biegt sich mehrere Male; immer weiter! Welch Vergnügen, so am Bach zu wandern! — — Wechselnde Bilder der Candschaft. Der Bach wird breiter, die Bäume dichter. Schatten — Kühle — — ... hie und da bleibt er wieder stehen und lauscht. Dann wieder weiter, weiter am Bach. Jett aber bleibt er ganz plößlich stehen, denn er hört die Vögel deutlich . . . die Nachtigall, . . . die Wachtel, . . . den Kuckuck, . . . den Terzen-Kuckuck; im ersten Sathatte einer in der Quart gerusen. — — —

Ein Cacheln geht über feine Juge:



Wie schön das alles, die Natur, die Unschuld des Cebens, — — Wieder die Dogelstimmen, und wieder:



Dies ist keine Programmmusik; es ist Ausdruck der Empfindung; aber gelungener Ausdruck und wirkliche Empfindung. Derübelt ihr ihm die drei Dogelstimmen, die man wohl nie so zusammen hören kann, deren "Ma-lerei" sich also gar nicht so naturalistisch gibt? Auch ist wohl zu beachten, daß sie durch Wiederholung stilisiert sind. Sie bilden eine poetische Kadenz des Sazes und geben ihm so einen Abschluß und Rahmen, der formell tief begründet ist; denn nach dem breiten, ununterbrochenen Strom dieses Musikstückes ist dieses Aushören und

Causchen rein musikalisch von entzückender Wirkung und ermöglicht ein besonders schönes Einsehen des



welches diesem Sat den so wundervollen und einzig möglichen Schluß gibt.

3um Vortrag: Nur das



nicht espressivo! Das ist etwas Objektives, die Weitersbewegung etwa; das "wie schön"

das ist espressivo, und muß sich abheben.

## III. Sag.

Custiges Zusammensein der Candleute.

Nur keinen "Dorgang" wittern in diesem Sätzchen! Es ist Tanzstimmung, aber kein Tanz! Jusammensein. Custigkeit, Candleute. Man hat immer empfunden, daß dieser Satz gegenüber den ersten "abfällt". Sollte das nicht daher kommen, daß in den ersten und auch in den folgenden Sätzen nur die Natur spricht, nicht der Mensch? der Bach, die Tiere, Wald und Feld, Sturm und Frieden der Natur?

Die Pastorale ist vollkommen ganz, wo der Mensch nicht hinkommt mit seinem Tanz.

## IV. Sag.

## "Gewitter. Sturm."

hier ist "Malerei". Das ist nicht zu leugnen. Immerhin aber noch mehr Ausdruck der Empfindung. Und wir wollen uns diese "Derirrung" näher ansehen. Gewitter ist Gewitter, sollte man benken, und wenig Spielraum fei innerhalb der möglichen Malerei, dem Bucken der Blige und dem Rollen des Donners; höchstens könne man die Realistik steigern durch Wind- und Donnermaschinen und andere Mittel. Wie verschieden aber die Sosung der Aufgabe, ein Gewitter gu "komponieren", ausfallen kann, welche andere Musik dabei heraus= kommt, welcher Ausdruck sonst übrig bleibt, ersieht man am besten durch Vergleiche. Welcher Komponist hat nicht schon Gewitter geschildert? Da muß ich 3. B. an dasjenige im "Barbier von Sevilla" benken, mit feiner köftlichen Stilisierung und seinen sauber abgeteilten Phasen von Tröpfeln, Regen und Gewitter, und wieder guruck; es hinterläßt einen so amufanten Eindruck, daß man fast irre werden könnte an der Cehre, der Bereich der Komik fei ber Musik unzugänglich. Dann das Gewitter im Rigoletto: kaum etwas Zweites von Verdi bewundere ich so. Dieses Gewitter ist das unbeimlichste, was ich kenne. Auch nur etwas Wetterleuchten, Blige und Donner, minimale Mittel. Aber welche Stimmung! "Mordnacht." Man ahnt die dunkelwälzenden fluten des fluffes, welcher die Leiche bes herzogs aufnehmen foll. Dann das schwüldrohende im Schillingsichen "Pfeifertag", das aufgeregte in meiner "Rose vom Liebesgarten" u. a. In allen diesen, wie in noch vielen anderen Beispielen spielt irgendwie die Menschenseele

herein und färbt die Schilderung und die Wirkung. Das Gewitter Beethovens ist vollkommen objektiv. Die Natur spricht allein; man fühlt, Beethoven liebt das Gewitter; kein Schrecken, keine Angst der Menschen; es tobt zu seiner eigenen Lust; es ist ein prachtvolles Gewitter; es ist das Gewitter an sich; nichts fehlt in der liebevollen Beobachtung.

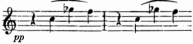
hier gebe ich einige Impressionen, wie ich sie bei diesem

Stuck empfinde:

Gleich beim Anfang habe ich stets folgende deutliche Vision: vom bleigrauen himmel kündigt der erste Windhauch (tremolo Des) das Gewitter an, und weht



die ersten Regentropfen her. Der Mensch im Seld, den das Gewitter überrascht, streckt die Hand aus, nach den Regentropfen:



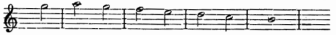
Der Cosbruch des Gewitters (Cakt 21) ist klar, ebenso die Blige. Bei der Stelle:



packt der Sturm starke Bäume und rüttelt sie. Einmal (Takt 56) scheint sich der Sturm legen zu wollen; dann steigert er sich wieder stark. Bei der Stelle



unaufhörlicher, starker, sauter Regen. Das Rütteln ber Bäume wiederholt sich. Bei der chromatischen Conseiter sehe ich am fahlen Horizont sich im Sturm biegende schwächere Bäume. Beim ersten Einsatz der Posaunen, viertes Diertel: Einschlag. Nachdem jetzt sich wiedersholenden prasselnden Regen Donner und Blitz nur noch vereinzelt. Die Luft ist gereinigt; der himmel klärt sich.



Man riecht die gute Cuft.

Es bleibt für mein Gefühl ein "Ausdruck der Empfindung" übrig, der über alle Malerei geht.

Das "Gewitter an sich".

V. hirtengesang.

Frohe und dankbare Gefühle nach dem Sturm.

Der Untertitel bezeichnet den "Ausdruck der Empfindung"; der Obertitel allenfalls die "Malerei". Aber kann man von "Malerei" hier sprechen, wo das "Gemalte", der hirtengesang, selbst ein Musikalisches ist? Der ganze Sat ist ein auf ein pastorales, stark vorherrschendes Thema aufgebauter großartiger Lobgesang, so rein musikalisch, wie nur je eine Musik. Jur Not die ersten acht Takte, als Schalmeiruf und antwortendem hirten, könnte man "malend" nennen; sonst ist nicht ein Ton Malerei in diesem Satz. Es gehört zu den großen Unverständlichkeiten, denen geduldiges Papier sich aussetzen muß, daß diesem Satz das Beethovensche "mehr Ausdruck der Empfindung" abgestritten, und er ein "moralisierendes Schlußkapitel"

genannt wird. Wenn dieser Sak "abschwächend" wirkt — was durchaus nicht immer der Fall ist —, so liegt das vielleicht gerade daran, daß hier nichts "gemalt" wird, sondern nur Musik geboten, ruhige Musik, die eine einzige Grundstimmung sesthält, wie es eben nur Musik kann, ohne Effekte und applaustreibenden (ein Ausdruck vom alten Schönaich) Schluß; aber auch wohl daran, daß dieser Sah meist — zu schnell genommen wird. Man muß den Mut haben, ihm die Breite zu lassen, die er nun einmal hat, und nicht versuchen, die gefürchtete "Cangeweile" durch Beschleunigung zu vermeiden; man erreicht dadurch nur, daß der ruhige Charakter verswischt, Siguren wie



etüdenhaft klingen, und, durch halbheit und Unverständslichkeit erst recht Cangeweile entsteht.



Friede der Felder — — Abendschein. Ganz von fern noch die letzte Schalmei. — — Das Hohelied der freundlichen Natur klingt aus.

Şür Dirigenten bonae voluntatis noch eine, mich wichtig genug dünkende Bemerkung: Bei obigem letzten Notensbeispiel lautet die Beethovensche Bezeichnung (s. d.) vier Takte pianissimo, dann crescendo, dann piano. Der Anblick des "cresc.", "p." verleitet alle Dirigenten und Orchester, ein subito pp. auf dem d zu machen; also ein starkes Anschwellen und dann plötsliches pp. Das wirkt süßlich und ist sicher nicht gemeint. Ist übrigens positiv falsch ausgeführt, da vorher nicht mf., sondern pp. stand. Gemeint ist, wie es dasteht, ein Wachsen vom pp. zum p., was ganz logisch durch das cresc. ausgedrückt ist. Nur so erhält die Stelle die Gesundheit und Ruhe der melodischen Linie.

Es ist nicht unnötig, zu bemerken, daß ich unter "Stimmung" einen unendlich weiten Kreis von Gefühlen und Gefühlserlebnissen verstehe, nicht etwa bloß den gewissen kleinen Kreis von Gefühlchen, aus dem man das Wort "Stimmungskunst" gebildet hat. Dieser Begriff, wie er heute verstanden wird, bezeichnet ganz willkürlicherweise eine kranke, kleine, enge, etwas feminine Art von Stimmungen, während Stimmungskunst eigentlich doch jede Kunst ist, sofern sie die Seele zu berühren vermag. Dies kann in der gewaltigsten Art geschehen. Ich betrachte die Neunte Sinsonie, den Kölner Dom, den Lear als Stimmungskunst schlechthin.

Musik ist die reinste, eigentlichste und stärkste Stimmungskunft schlechthin.

3.

Dem Gedanken, den hier meine Darstellung berührt: nämlich den, daß der Bereich des Künstlerischen an sich erst da anfängt, wo Kunst nicht irgendwie erklärt und dem Derstande übersetzt werden kann, sondern direkt angeschaut und empfunden werden muß, diesem Gedanken hat Goethe in einem seiner feinsten und tiessten Sprücke Sorm gegeben, in dem, der Gedichtabteilung "Kunst" als Motto vorangesetzten:

"Bilde, Künstler, rede nicht, Nur ein hauch sei dein Gedicht,"

der aber immer unsinnig — nämlich nur halb — zitiert und somit falsch verstanden wird, so daß es einmal Zeit wird, da Licht zu machen. Schon in einem der ersten Jahrgänge der Südd. Monatshefte hat der kluge hans Thoma darauf aufmerksam gemacht, daß immer nur die erste Zeile zitiert, und daraus ein "Mauskorbgeses" für Künstler abgeleitet wird. Leider hat er nicht die positive Erklärung hinzugesügt — was ich jest tun will.

In der Tat wäre die Goethesche Äußerung, wenn die obligate, allgemein verbreitete Auffassung, die nur die hälfte des Spruches zitiert, recht hätte, eine Goethes unwürdige Plattheit. Zitiert man nur die ersten vier Worte: "Bilde Künstler, rede nicht", so könnte das ausgelegt werden als: der Künstler soll in seiner Kunst arbeiten aber nicht über dieselbe reden. So werden sie auch stets ausgelegt. Die Beliebtheit und Verbreitetheit dieser Pseudogoetheschen Plattitüde ist ein rechtes Beispiel für chronische Gedankenlosigkeit und Oberflächlichkeit.

Wenn wirklich Goethe nur hätte sagen wollen "halt's Maul und arbeite!", was bedeutet denn das: "Nur ein hauch sei dein Gedicht"? Man hat doch nicht das Recht, einfach die hälfte eines Spruches wegzulassen oder aber die Zusammengehörigkeit der zwei kleinen Zeilen zu leugnen! Die beiden Zeilen sind doch offenbar ein Gedanke; und dieser kann nur einer sein, bei dem sich die beiden Zeilen gegenseitig erklären, also folgender:

Eine Rede, ein Geredetes ist für den Verstand da; man kann ihm gedanklich nahe kommen, und es so packen.

Ein künstlerisch Gebildetes ist nicht für den Derstand da, sondern für ein Gefühl, welches der künstlerischen Intuition entspricht; je näher man ihm mit den Gedanken kommt, je mehr weicht es zurück, vergeht wie "ein hauch", läßt sich nicht restlos in die Sprache

der reinen Gedankenwelt überseten, nicht fassen mit den Gedanken.

Der Künstler also soll in seiner Kunst nicht "reden", d. h. etwas schreiben oder schaffen, dem man, wie einer Rede, gedanklich beikommen kann; sondern er soll "bilden", d. h. ein Bild der Welt schaffen, welches bei dem Versuch einer gedanklichen Erklärung wie "ein hauch" zu vergehen scheint. Alles Reden gehört in die Welt der erklärenden und erklärbaren Gedanken. Das Bild ist Gleichnis, Symbol. Und alle wahre Kunst, welche es auch sei, ist Bild, nicht Rede, — in diesem Sinne. Die Worte:

"Bilde Künstler, rede nicht, Nur ein hauch sei dein Gedicht",

sind eigentlich der tiefste Ausdruck dessen, was jede Kunst sein soll, oder vielmehr ist.

Ceute, denen diese Erklärung zu kompliziert erscheint, seien darauf hingewiesen, daß eben in der Diskrepanz zwischen der Einfachheit der zehn Worte des Spruches und der Weitsäusigkeit der Erklärung schon der Unterschied zwischen "Bilden" und "Reden" liegt, und jener schöne, tiese Goethesche Spruch sich fast schon als ein Gebildetes erweist, dem das Geredete gerade noch, mit großem Auswande, beikommen kann.

Das wirkliche Kunstwerk, das der Künstler so "vermag zu bilden", wie er es in dem Goetheschen Gedicht "Kenner und Künstler" als Ideal sieht, vergeht vor der Welt des "Redens" wie "ein hauch".

hier nur einige Droben davon, wie fich die klaffischen Erzväter handn, Mozart, Beethoven in der Sprache desjenigen genialen Geistes unter ihren Zeitgenoffen ausnehmen, der sie, trokdem er Zeitgenosse war — ein seltener Sall -, gleich voll verstanden und gewürdigt hat: E. Th. A. hoffmann ichreibt in seinen musikalischen Auffähen und Regensionen: "Nun, und eben dies ist ja der Eindruck des Rein=Romantischen, wie es in Mozarts, in handns phantastischen Kompositionen lebt und webt" (gelegentlich der C-dur=Messe Beethovens). Und gelegentlich der C-moll-Sinfonie Beethopens: Rez. glaubt sein Urteil über das herrliche Kunstwerk des Meisters in wenig Worte zusammenfassen zu können, wenn er saat: "Daß es . . . in sehr hohem Grade die Romantik der Musik ausspreche." Dortselbst: "Die Instrumentalkompositionen aller drei Meister (handn, Mogart, Beethoven) atmen einen gleich romantischen Geist."

"handn faßt das Menschliche im menschlichen Ceben romantisch auf." . . . . . .

"Beethoven ist ein rein romantischer (eben deshalb ein wahrhaft musikalischer) Komponist" usw.

5.

An Platos absolute Kunstfeindlichkeit zu glauben, kommt einem schwer an. Sollte einem so großen und sublimen Geist wirklich dieses geistige Gebiet so verschossen gewesen sein?

Besseren Kennern Platos, seiner Zeit, seiner Philosophie, als ich es bin, möchte ich anheim geben, dieser Frage nachzuspuren, indem ich nur auf eine Stelle deute, die mir doch auszusprechen seint, daß bei Plato, als Staatbildner - also einem, der etwas will, nicht als Philosoph, der bloß eine Erkenntnis ausfagt, die Kunstfeindlichkeit als pädagogisches Gewaltmittel fungiert: mährend er für sich und seine Sphäre doch eine reservatio mentalis gelten läßt. Am Anfang des 10. Buches vom "Staat" ift diese Stelle. Gefährlich ift die Kunft "unter uns gesagt" — (wie es heißt) —, nur für die, "die nicht ein Beilmittel hiergegen in dem Wiffen des wirklichen Seins der Dinge be= fiken." Das icheint mir doch deutlich. Dann spricht er von der "Liebe und Scheu", die er "von Kindheit auf gegen homeros hegt", und von "herrlichen Tragikern". Und dann kommt eine merkwürdige Stelle: "Aber höher als die Wahrheit darf ein Menich nicht geschätzt werden.". Meint er da nur die Dichter, oder - fich selbst mit seiner Kunstliebe?

Dieser Sat ist fanatisch.

6.

Es drängt sich die Frage auf, ob nicht Schopenhauer in seinem persönlichen Geschmack sich viel inniger noch hätte zum Aufnehmen von Musik hätte entwickeln können, wenn er einen ihm befreundeten Musiker gehabt hätte; zum Vorspielen, Beraten, Anregen und Cenken; vor allem, zum Überwinden gewisser Dorurteile betreffend "neue" Musik. Gerade für Musik hätte er dies brauchen können.

Aber dieser große Einsame hatte niemanden; ich glaube, daß er — sicher von seinem Frankfurter Aufenthalt ab — außer mit hornstein mit keinem Musiker je gesprochen hat.

Unwillkürlich denkt man hier auch an Goethe und sein Derhältnis zur Musik. Der hätte nun geniale Musiker, ihm tief ergeben, die Masse haben können, die seiner seichten Auffassung dieser Kunst eine tiesere hätten entgegenzustellen vermocht. Aufnahmefreudig, wie er war, hätte er auch von einem Beethoven, Weber, Schubert, Cöwe, prositiert, — aber er wählte sich den boshaften Simpel Zelter, der, wie ein fauler, zähnesletschender Kläffer, jedes edle Menschengesicht von Goethes herzen serne gehalten hat. Sände sich doch einmal eine Seder, die das Derhältnis Goethe-Zelter aus der verlogenen Darstellung einer herrlichen Männerfreundschaft in das richtige Licht rückte und endlich deutlich ausbeckte und dartäte, was es war: eine höchst widerliche Geschichte, die Goethen von der allerunspmpathischten Seite zeigt.

7.

Daß die Inspiration das Wesen der Musik als schöpferischer Kunst ist, dazu möchte ich noch folgenden kleinen Beleg beibringen, in Form einer Beobachtung, die sich an anderen Künsten nicht machen läßt.

Weil der Komponist ganz nur auf Inspiration angewiesen ist, und ihm aus dem Stoff sozusagen nichts zu hilfe kommt, zeigt sich der Unterschied zwischen ihm als inspiriertem und ihm als nicht inspiriertem Wesen in den Werken besonders schreiend; und, mit zunehmender Zeit das inspirierte besonders blühend, das uninspirierte

der Vergänglichkeit besonders ausgesent. Manche fruchtbare Komponisten, deren Namen man nicht mehr wüßte, leben gleichsam von einer Melodie. Aber gar bei den Groken sebe man einmal, wie man sie eigentlich nur als Inspirierte fich vorzustellen gewohnt ist, wenn man auf die ichwächeren und ichwachen Werke oder Stellen derfelben fieht, deren jeder unferer Großen aufzuweisen haben. Wie wird da, wenn die Inspiration aussent, 3. B. Mozart inhaltlos-formal, Beethoven merkwürdig viereckig, Weber seichtsbrillant, Schubert leierig, Schumann idwächlich. Wagner der frühere roh, der fpatere unmufikalisch, Brahms konstruierend-akademisch. Und. wie mandelt sich das beim Einsegen der Inspiration ins Positivwertvolle, sublimiert sich gleichsam. Dergleichen gibt's bei andern Künsten nicht. Da hält der Stoff die Wage zwischen Künstler und Werk.

Diese Beobachtung wäre noch weiter, noch detaillierter auszuführen. Sehr damit zusammenhängt, was Schopenhauer (Bd. II, S. 307) sagt: . . . "Daher ist in einem Komponisten, mehrals in irgendeinem anderen Künstler, der Mensch vom Künstler ganz getrennt und unterschieden."

8.

Nur ein einziges Beispiel für hundert zu diesem Kapitel sei seiner lehrreichen Drastik wegen angeführt; es eröffnet einen vernichtend deutlichen Einblick in die musikalische Mentalität Bekkers. Folgende zwei Themen hält er (Beethovenbuch, S. 242, Artikel "Erfinder und

Gestalter") für dasselbe, "nur anders rhythmisiert", wie er hinzufügt:



Don gänzlich unmusikalischen Caien wird man oft auf angebliche musikalische Ähnlichkeiten ausmerksam gemacht, vor denen man zunächst kopfschüttelnd steht und dann wirklich 3, 4 Noten findet, die hier wie dort gleich sind, ohne daß eine Spur desselben musikalischen Ge-

dankens zu finden ware; fo wurde ich in meinem gangen Leben nie auf den Gedanken verfallen, daß eine Ähnlichkeit zwischen den beiden obigen, altvertrauten Themen liegen könnte. Abnlich oder gar identisch kann diefe nur finden, mer die Sprache der Mufik gar nicht verfteht und nur die außere Buchstabenfolge phonetisch, wie bei einer fremden Sprache, aufnimmt. Daher begreift der Musiker lachend gar nicht, wie man an der hand der Tone eines gebrochenen Molldreiklangs auf einen Dergleich der beiden Themen und auf die Behauptung einer "Entlehnung" kommen kann. Musiker können sich da also stillschweigend lächelnd versteben. Aber für irgend naive Caien, ernste Dilettanten, glaubige Jugend möchte ich doch diesen Unfug näher beleuchten, auf den bier Bekker das Gesek der Unnotwendigkeit eigener Einfälle bei Komponisten errichten möchte. Es ift nicht angängig, einen musikalischen Gebanken mitten entzwei zu reifen. Und diefer umfaßt bei Mogart vier Cakte. Die Noten der ersten vier Takte gehören absolut gusammen, bilden einen Gebanken. Bei Beethoven find die ersten acht Takte unzertrennlich bis zur Sermate. Wer diese Themen, namentlich das Mogartiche, melodisch-musikalisch und nicht akustifch=phonetisch aufnimmt, der kann gar nicht im Gefühl nach den zwei ersten Takten (Mogart) oder den vier ersten (Beethoven) innehalten. Das, was an "Ahnlichkeit" übrig bleibt, sind die Cone des gebrochenen Molldreiklangs, welche "Ähnlichkeit" man im Plaidn oder Wiemener und jeder anderen Klavierschule finden kann; "nur anders rhnthmisiert". Köstlich! Als ob der gebrochene Akkord das gemeinschaftliche Urthema wäre, was durch Verschiebung des Rhythmus variiert ist, wäherend doch der Rhythmus ein Ur-Bestandteil des Themas ist, ein untrennbares Ingrediens des Einfalls! Von der harmonie gar nicht zu reden!

### JOSEF HOFMILLER VOM ALTEN GYMNASIUM

Englisch ober Französisch — Laiengebanken zum Religionsunterricht geb. M. 2.—

Bugo Brudmann, Verlag, München, Rariftr. 6

# JOSEF HOFMILLER VERSUCHE

Riepsches Testament — Riepsche und Robbe — Der Zeilige — Catarina von Siena — Amerson — Thoreau — Maeterlink — Die Briefe des Abbe Galiani geh. M. 2.50, geb. M. 4.50

# JOSEF HOFMILLER ZEITGENOSSEN

Hauptmann — Wedekind — Ibsen — Busch — Pontoppidan — Widmann — Nuederer — Bartsch — Hofmannsthal — Schröder geh. M. 2.50, geb. M. 4.50

#### SÜDDEUTSCHE MONATSHEFTE

unter Mitwirkung von Josef Hofmiller, Karl Alexander von Müller, Jans Pfigner und Jans Thoma berausgegeben von Paul Nikolaus Cossmann können bei jeder Buchbandlung, jedem Postamt oder beim Verlage seibst (München, Karlstr. 6) bestellt werden und kosten jährlich M. 24.—, vierteijährlich M. 6.—, das einzelne Zeft M. 2,50

Verlag der Süddeutschen Monatshefte B.m. v. S., München, Karlftraße 6

Verlag der Süddeutschen Monatshefte, München, Karlstraße 6.

# HANS PFITZNER VOM MUSIKALISCHEN DRAMA

mf. 5.— geb., mf. 7.50 geb.

Inbalt:

Bubnentradition.

Teil I: Linleitung.

Teil II: Melot ber Verruchte.

Teil III: Bart und Bubne.

E. Th. U. Soffmanns "Undine".

Bur Brundlage der Operndichtung.

Teil I: Allgemeine Betrachtung.

Teil II: Unwendung auf befannte Werke.

Teil III: Wigene Werke.

- a) Der arme Zeinrich, das Epos und das Drama.
- b) Die "Symbolik" in der Rose vom Liebesgarten. Webers "freischün".

Der Darfifal und feine Bestaltungen.

# HANS PFITZNER FUTURISTENGEFAHR

Preis Mf. 1.25 geb.

Bei Gelegenheit von Bufonis Mefthetit.
2. Auflage.